
m121

CRISIS DE LA POLÍTICA 
Y LA LIBERTAD EN 
LAS DEMOCRACIAS 

MODERNAS
POLITICAL CRISIS AND FREEDOM IN THE MODERN DEMOCRACIES

Gloria Gallo Cubillos1

Resumen
El artículo brinda una mirada profunda al tema de la crisis de la política 
actual y su relación con el concepto y las manifestaciones de la libertad 
y la democracia, tomando como fundamentos teóricos las propuestas 
de James Buchanan y Hannah Arendt. Ambos autores justifican desde 
diferentes ángulos la evolución que dichos conceptos han tenido en la 
historia de la humanidad y establecen diversas reflexiones con respecto 
a su influencia en los roles asumidos por el Estado, y por los individuos 
que este gobierna. De esta manera, el artículo se remite a describir 
desde los autores los roles del Estado, y su relación con la libertad, la 
autoridad y la perspectiva que para los individuos genera el concepto 
de política y su efecto dentro de las dinámicas sociales que actualmente 
reflejan un atraso y aislamiento propios de las masas que se encuentran 
cada vez más alejadas de la ejecución de acciones que les permitan 
participar y juzgar la toma de decisiones a nivel político.

Palabras clave
Política, individualismo, Estado, libertad, totalitarismo.

1 Egresada de la Licenciatura en Filosofía y Letras de la Universidad Santo Tomás e 
investigadora de la Maestría en Filosofía de la Universidad del Rosario. Docente de la 
Facultad de Filosofía de la Universidad San Buenaventura.

ISSN: 2011-8643  |  Vol. 1 |  No. 5  |  2009  |  pp. 121-135



m122

GLORIA GALLO CUBILLOS

Abstract
The article provides an insightful look at the issue of the current political crisis and relationship with the 
concept and manifestations of freedom and democracy, on the theoretical proposals of James Buchanan 
and Hannah Arendt, authors from different angles to justify the changes that these concepts have had 
in the history of mankind, in addition to establishing various thoughts on their influence on the roles as-
sumed by the state and by individuals that this ruling. Thus, the article refers to from the authors describe 
the roles of the state and its relation to freedom, the authority and perspective to individuals generates 
the concept of politics and its effect within the social dynamics that currently reflect backwardness and 
isolation own bodies that are increasingly remote from the implementation of measures to enable them 
to participate and judge the decision making at political level. 

Keywords
Political Individualism, State, Freedom, Totalitarianism

En la tercera parte de Los orígenes del totalita-
rismo, Hannah Arendt expone las causas y cir-
cunstancias de la crisis política presente en las 
democracias occidentales. Desde el Imperialismo 
europeo del siglo XIX, lo político fue supeditado 
a los intereses económicos de la clase burgue-
sa. Posteriormente, el sistema de partidos que 
representaba los intereses de las clases entró en 
crisis; con lo cual las masas, caracterizadas por 
su número e indiferencia hacia los asuntos pú-
blicos, posibilitaron las condiciones que hicieron 
aparecer los totalitarismos. 

Esta crisis sólo puede comprenderse desde el con-
cepto de lo político que Arendt presenta, concepto 
que se encuentra estrechamente relacionado con 
su teoría sobre la acción y con la reformulación del 
concepto de libertad que de ésta se desprende. La 
acción es para Arendt, el fundamento de lo político; 
y este último no puede ser un simple medio para la 
libertad. Arendt observa que en la actualidad “tanto 
teórica como prácticamente, lo político únicamente 
vale como medio para proteger la subsistencia de 
la sociedad y la productividad del libre desarrollo 
social” (1997: 63). 

Este planteamiento ha tomado fuerza en el pen-
samiento liberal contemporáneo; siendo James 
Buchanan quien expresa de forma más radical la 
reducción de lo político a la lógica económica que 
Arendt plantea como el centro de la crisis política 

contemporánea. Para Buchanan, la política es un 
ejercicio de intercambio económico que busca 
maximizar la riqueza para la sociedad. Es evidente 
el enfrentamiento de estas dos posturas; por ende, 
lo importante no es sólo presentar los argumentos 
que entran en contradicción, sino dilucidar cuál de 
las dos posturas plantea una opción viable para 
el problema de la crisis política.

Buchanan: la política como 
intercambio

El aporte realizado por James Buchanan a la teoría 
política no se origina desde el seno académico de 
esta especialidad sino desde la economía, en par-
ticular desde su trabajo en la escuela de la Public 
Choice. Así, también, se asocia su nombre con el 
movimiento neocontractualista que se desarrolló 
en los primeros años de la década de los 70.2 En 
su obra El cálculo del consenso (publicada junto a 
Gordon Tullock en 1962) se encuentra como con-

2 Así lo caracteriza Fernando Vallespin Oña en su libro 
“Nuevas Teorías del Contrato Social: John Rawls, Robert 
Nozick, y James Buchanan”. Alianza editorial, Madrid, 
1985. De la misma forma, Hans Peter Müller y Lucien 
Kern describen el modelo contractual-constitucional de 
Buchanan como el corolario contemporáneo del modelo 
político hobbesiano, en su libro: “La justicia: ¿Discurso o 
Mercado? Los nuevos enfoques de la teoría contractual”. 
Gedisa, Madrid, 1992.



m123

CRISIS DE LA POLÍTICA Y LA LIBERTAD EN LAS DEMOCRACIAS MODERNAS

clusión que los procesos de decisión mayoritaria 
(que son la piedra angular de toda democracia 
constitucional) son inconsistentes con los fines 
–representativos óptimos– de cualquier Estado.3 
En otras palabras, los procesos democráticos de 
decisión mayoritaria no pueden garantizar que 
decisiones de este tipo sean racionales.

Ante este problema, respaldado además por el 
teorema de imposibilidad de Arrow formulado en 
1951,4 Buchanan desarrolla un modelo contrac-
tual-constitucional que tiene como propósito satis-
facer el criterio de unanimidad. Sobre la base de 
que, como él mismo indica en The Limits of Liberty, 
los orígenes del Estado pueden ser derivados del 
cálculo individualista, al menos conceptualmente, 
como lo sabemos por los escritos de Thomas 
Hobbes al igual que de los primeros y últimos 
contractualistas. Esta metodología esencialmente 
económica puede ser ampliada para proporcionar 

3 La idea original, lo repite en más de una ocasión el propio 
Buchanan, es del economista sueco Knut Wicksell quien 
en su momento sostuvo que la única “elección pública” que 
resultaba óptima –en términos de Pareto– era la decisión 
unánime.

4  Según el famoso teorema de imposibilidad de Arrow 
(debido a Kenneth Arrow, Premio Nobel de Economía 
en 1972) no existe ningún método elección que cumplan 
un conjunto de criterios razonables. De acuerdo con el 
mismo, en un cuerpo electoral con al menos dos miembros 
y un mínimo de tres opciones es imposible definir una 
función de bienestar social, es decir un consenso sobre 
mínimos, que satisfaga a la vez las condiciones siguientes: 
1. Universalidad o dominio ilimitado: el voto debe tener un 
resultado que ordene entre sí todas las posibles opciones. 
2. No imposición o soberanía del ciudadano: cualquier 
orden social de preferencia debe poder alcanzarse por la 
agregación de los perfiles individuales de preferencia. 3. 
Exclusión de la dictadura de un solo individuo: la función 
social de bienestar responde a las preferencias de más de un 
individuo. 4.Monotonicidad: no debería ser posible que un 
individuo perjudicara una alternativa colocándola antes en 
su perfil de preferencias. 5. Independencia de alternativas 
irrelevantes: los cambios en las preferencias individuales de 
alternativas irrelevantes no tendrían impacto en la función 
social de preferencia de otro subconjunto de alternativas. 
Sobre el particular: Ruiz Zapatero. Guillermo G. ¿Es posible 
tomar la Constitución en serio? Noticias Jurídicas, 2005. 
Además Arrow. K. Social Choice and Individual Values. New 
Haven/London, 1963. Para una Exposición más sucinta: 
Arrow. K. Los Valores y la Toma de Decisiones Colectivas, 
en Filosofía y Teoría Económica (Comp.). Fondo de Cultura 
Económica, México. p. 218 y sigs. 

explicaciones conceptuales a varios aspectos de 
la realidad política que observamos. Este fue el 
marco de referencia de El cálculo del consenso.5 

En ese orden de ideas, Buchanan concibe la 
actividad política en los mismos términos del in-
tercambio económico voluntario, bajo el supuesto 
que el Estado juega el papel de maximizador de 
la riqueza para la sociedad. Aun cuando rechaza 
la tesis del modelo hobbesiano por la cual una 
vez celebrado el contrato político, con éste se 
legan todos los derechos individuales y se cierra 
cualquier posterior reformulación de este contrato. 
De hecho, Buchanan y Tullock dicen que:

Se concibe mejor el contrato social como sujeto a 
continua revisión y cambio, y se debe pensar que 
el consenso que se da es continuo. Sin embargo, el 
punto relevante es que el cambio en este contrato, si es 
deseable, puede encontrar siempre el apoyo unánime, 
dado el tiempo apropiado para el compromiso […] 
No concebimos que la constitución está establecida 
de una vez y para siempre. Concebimos que los 
aspectos contractuales son continuos, y se supone que 
la existencia de un conjunto de reglas organizativas 
conlleva el consenso (Buchanan & Tullock, 1980).

Dicha tesis, desde el punto de vista de Buchanan, 
es contraria al propósito de la maximización so-
cial, pues, según él, para que haya crecimiento 
económico es esencial un contrato que limite 
la actividad del individuo –e incluso del propio 
Estado– respecto a los demás. Esto es, ha de 
existir un orden político-jurídico que se asegure 
de realizar la actividad que por su naturaleza no 
le interesaría realizar a ningún individuo.

Esta concepción de la política es netamente 
individualista y, en contraste con la de Rawls, 
busca desarrollar una visión realista del contrato 
social, lo más cercana posible a las condiciones 
empíricas de la existencia humana, absteniéndose 
así de supuestos apriorísticos. El individualismo 
de Buchanan, por otra parte, es el del homo 

5 Buchanan, J. The Limits of Liberty: Between Anarchy 
and Leviathan. www.Econlib.org/Library/Buchanan/
buchCv10Contents.html/



m124

GLORIA GALLO CUBILLOS

economicus (toda persona procura maximizar 
sus utilidades personales), pues le parece a él 
que ésta es la categoría que metodológicamente 
puede satisfacer mejor el requerimiento realista. 
Puesto que, como el propio Buchanan declara: 

El individualismo metodológico6 no debería ser 
confundido con el simple individualismo como una 
norma para la organización de la actividad social. 
Este primer tipo de análisis representa un intento de 
reducir todos los temas de la organización política a 
la confrontación de los individuos con las alternativas 
y su elección entre ellas. La lógica de la elección del 
individuo se convierte en el tema central de nuestro 
análisis, y no es necesario tomar ninguna posición 
concerniente a los fines últimos o criterios que deben 
dirigir su elección (Buchanan & Tullock, 1980: 23).

Ahora bien, dadas las limitaciones del individua-
lismo metodológico y de la elección democrática 
de la utilidad política, el modelo consensual-cons-
titucional de Buchanan parte de dos conceptos 
clave: la exigencia del criterio de unanimidad y el 
homo economicus.

Para Buchanan y Tullock el estudio sobre la elección 
entre opciones políticas alternativas ha de superar 
el paternalismo7 –que por igual le achacan a Rawls 
y Nozick– y encaminarse en el mejor desarrollo de 
los procedimientos que satisfagan el criterio de 
unanimidad, el único socialmente óptimo. En El 

6  Tal individualismo metodológico se diferencia del simple 
individualismo en que no incluye ningún tipo de valoración; 
es decir, es sistemáticamente neutral, en contraste con el 
individualismo que como norma de organización implica 
la aceptación explicita de ciertos criterios de valoración. 
Al igual que en el contractualismo hobbesiano, el cual 
le sirve de paradigma a Buchanan, el único verdadero 
fundamento de legitimación para cualquier acuerdo 
es sein, el ser factual, no el sollen, el ser considerado 
teleológicamente.

7  Paternalista sería toda tendencia que prescribiera de 
antemano los requisitos deónticos que habría de cumplir 
esta o aquella alternativa entre elecciones sociales variadas. 
Buchanan reclama a Rawls y Nozick cierto “paternalismo 
en la argumentación ya que necesitan para la construcción 
de sus argumentos o bien derechos precontractuales o bien 
restricciones de las preferencias individuales” (Reinhart 
Zintl, Contrato sin presupuestos: James M. Buchanan, p. 
182) Al respecto: The Limits of Liberty. Introducción.

cálculo del consenso se concluye que, siguiendo 
el referente del óptimo superior paretiano, la única 
opción de representatividad en las decisiones que 
ofrecen resultados óptimos es la unanimidad. Los 
mecanismos de decisión mayoritaria no se basan 
en criterios razonables. De igual forma, la mayoría, 
al imponer sus reglas, provoca unos costos sobre 
las minorías o sobre los marginados que serán 
crecientes conforme se reduzca el porcentaje 
necesario para la toma de una decisión. 

Si se combinan ambos principios, se llega a la 
conclusión de que la mayoría representativa optima 
para tomar decisiones colectivas es indeterminada. De 
otra forma, no hay nada sobre los verdaderos deseos 
de una colectividad que pueda ser descubierto por una 
regla mayoritaria (Buchanan & Tullock, 1980: 114).

Con respecto al homo economicus es un reduccio-
nismo considerar al individuo maximizador de la 
utilidad de Buchanan en los términos psicológi-
cos criticados a la posición hobbesiana, pues 
en el caso del homo economicus este sólo tiene 
un valor en cuanto herramienta analítica y no en 
cuanto posición fáctica, antropológica o dogmá-
tica. Como ha escrito Buchanan: 

Si se supone (entonces) que el individuo es la fuente 
única de valor, surge una cuestión de identificación. 
¿Cuáles son los individuos que van a ser considerados 
como fuentes de valor?... La coherencia requiere que 
todas las personas sean tratadas como moralmente 
equivalentes, como individuos con igual capacidad para 
de expresar evaluaciones entre opciones relevantes. 
Desde este supuesto, y solo desde él, es posible deducir 
una explicación contractualista del orden colectivo. Los 
individuos se guiaran por sus propias valoraciones de 
perspectivas alternativas a la hora de establecer por 
acuerdo unánime una colectividad encargada de ejecutar 
funciones especificas que incluirán, primero, la provisión 
de servicios de protección o de estado mínimo y, segundo, 
la provisión de los servicios de consumo genuinamente 
colectivos (Buchanan & Tullock, 1980: 60).

Sin embargo, dicha equivalencia moral parte del 
supuesto de que los individuos siempre buscan 
maximizar su utilidad. Esto no quiere decir que los 



m125

CRISIS DE LA POLÍTICA Y LA LIBERTAD EN LAS DEMOCRACIAS MODERNAS

hombres se comporten bajo los mismos criterios; 
lo que quiere decir es que en cualquier análisis 
que tenga que vérselas con la conducta humana 
siempre es preferible pensar en los términos de 
la conducta más generalizada. Ceñirse a esta 
cierta perspicacia negativa tiene como ventaja el 
que puede abarcar con mucha más generalidad 
el comportamiento humano, tanto de aquel que 
se sigue por los criterios del amor como por el 
que no. 

Por otra parte, el agente que prefiere más a menos 
no excluye la visión altruista pues se puede desear 
más justicia distributiva que menos más corres-
pondencia entre derecho natural y positivo, etc. 
El acuerdo, pues, sólo requiere que los pactantes 
no entren a valuar reglas desde visiones omni-
comprensivas sino sobre reglas que incluyan, al 
tiempo, sus propias visiones omnicomprensivas.

Esta hipótesis del individuo guiado prioritariamen-
te por su propio interés carece de valor ético, en 
cuanto una concepción antropológica a priori del 
hombre (como podía suceder con el homo homini 
lupus de Hobbes) pero no excluye que los hombres 
al momento del pacto entren a él con la integridad 
de sus visiones éticas. De modo que “las institucio-
nes políticas y de mercado son valoradas no en sí 
mismas sino por su capacidad para generar bienes 
y servicios deseados. Si se adepta esta estructura 
analítica, parece natural concebir los individuos 
a nivel constitucional como tomando decisiones 
sobre posibles normas constitucionales, de forma 
análoga a la elección entre competencia y mono-
polio” (Buchanan & Tullock, 1980: 98).

Ahora bien, hay que ubicar el criterio de unani-
midad y el homo economicus en el marco de un 
modelo hipotético contractual de Buchanan. En 
tal modelo, 

La organización colectiva puede, en ciertos casos, 
reducir los costes esperados porque elimina 
externalidades; en otros casos, la organización 
colectiva puede introducir externalidades. Los costes 
de interdependencia incluyen tanto los costes externos 
como los costes de toma de decisiones, y es la suma 

de estos dos elementos la que es decisiva en el cálculo 
constitucional” (Buchanan & Tullock, 1980: 89). 

El desarrollo del cálculo se lleva a cabo utilizando 
el mismo supuesto similar al de Rawls, esto es, 
un estadio primitivo de acuerdo.

La posición elegida por Buchanan se equipara 
con la jungla hobbesiana; es decir, en ella existen 
individuos que no se encuentran organizados por 
ningún tipo de norma formal, no “hay aceptación 
de límites a las conductas personales, ni ley ni con-
venciones” (Buchanan, 1993: 23). La situación de 
libertad irrestricta de todos los individuos maximi-
zadores de utilidad supone, entonces, que el nivel 
de bienestar particular depende de las fuerzas y 
habilidades que cada cual posea para hacerse a 
los bienes, para conservarlos o para arrebatárselos 
a otros. En semejante posición los individuos, pro-
fundamente diferentes en sus fuerzas y capacida-
des, se enfrentan a una distribución de los bienes 
disponibles exageradamente focalizada. Es decir, 
en correspondencia con el máximo del número de 
fuerzas y habilidades de cada individuo los bienes 
son auto-adjudicados. En este sentido, los costes 
tanto para el que posee bienes como para el que 
no son tan altos que se genera un equilibrio natural 
(Buchanan, 1993: 30 y sigs.).

En este contexto cabe explicar el origen y el papel 
del Estado, siendo este el problema central que 
va a tratar Buchanan en The Limits of Liberty. Para 
ello recurre a dos conceptos: el Estado protector y 
el Estado productor. En este estadio de equilibrio 
natural, los individuos pueden llegar a acuerdos 
e intercambios debido al análisis de la relación 
coste-beneficio, consintiendo así en el desarme 
a cambio de usar en actividades productivas, los 
recursos antes destinados a la defensa. Con ello 
nacen los “derechos de propiedad” y sucesivos 
acuerdos que dan por fin con la organización de 
un Estado que proteja dichos arreglos y los bienes 
y libertades individuales (Buchanan, 1975: 60 y 
sigs.). Este corresponde al Estado constitucional, 
es decir, a aquel cuya función consiste en velar por 
el cumplimiento de los derechos estipulados en 
el contrato constitucional originario. El Estado se 



m126

GLORIA GALLO CUBILLOS

limita a la vigilancia y el juicio sobre el cumplimien-
to de los acuerdos originales, no cumple ninguna 
función legislativa sino policial y jurisdiccional, en 
palabras de Buchanan: 

Este Estado legal o de protección, las instituciones de 
la “ley” en sentido amplio, no es un organismo de toma 
de decisiones. No tiene la función de legislar, y no está 
adecuadamente representada por las instituciones 
legislativas. Este estado no incorpora el proceso 
mediante el cual las personas de la comunidad elijan 
preferiblemente de forma colectiva y no privadamente 
o de forma independiente (Buchanan, 1975: 68 y sigs.).8

A pesar de los límites impuestos al Estado des-
de el contrato original, Buchanan a diferencia 
de Nozick, sí concibe un Estado que exceda 
los límites aquí impuestos. Introduce entonces, 
el concepto de Estado productor cuya función 
es legislar sobre aquellos bienes que exceden 
el dominio de lo privado, estos son los bienes 
públicos. Corresponde a situaciones declaradas 
como postconstitucionales y que se encuentran 
fuera de la constitución misma, en las cuales 
deben obrar como en el intercambio económico 
para tomar las decisiones políticas adecuadas. 
Las funciones de este Estado productor exceden 
las del Estado protector; el cual, de acuerdo con 
Buchanan se caracteriza por: 

Este último caracteriza el funcionamiento del estado 
productivo conceptualmente separada, el organismo a 
través del cual las personas se proveen a sí mismas de 
“bienes públicos” en el contrato de postconstitucional. 
En este último contexto, la acción colectiva se ve 
mejor como un proceso de cambio complejo, con la 
participación de todos los miembros de la comunidad 
(Buchanan, 1975: 68).9

8 This legal or protective state, the institutions of “law” 
broadly interpreted, is not a Decision-making body. It has 
no legislating function, and legislative institutions do not 
properly represent it. This state does not incorporate the 
process through which persons in the community choose 
collectively rather than privately or independently.

9 The latter characterizes the functioning of the conceptually 
separate productive state, that agency through which 
individuals provide themselves with “public goods” in post 
constitutional contract. In this latter context, collective 

En este esquema, partiendo del individualismo 
metodológico, de los conceptos de criterio de una-
nimidad y el homo economicus, la única fuente de 
legitimidad es el individuo y el ejercicio político es 
únicamente el mecanismo o el medio para garan-
tizar, no sólo la conservación de los bienes, sino 
las reglas de juego que permitan el libremercado 
por parte de los individuos. Esta perspectiva de 
lo político no sólo parte de criterios individualistas 
de una gran radicalidad, sino que además limita 
el ejercicio político a un intercambio que reduce 
la libertad al ámbito de lo económico. Lo político 
y el papel del Estado no están, por fuera de los 
intereses económicos particulares aún cuando 
Buchahan reconozca en esto un doble papel, 
el de conservar el orden constitucional y el de 
proporcionar bienes públicos como mercancías: 

Los hombres desean ser libres de restricciones, 
mientras que al mismo tiempo que reconocen la 
necesidad de orden. Esta paradoja de ser gobernados 
se hace más intensa cuando la politización en de la vida 
aumenta, cuando el Estado asume cada vez más poder 
sobre los asuntos personales. El Estado cumple una 
doble función, la de respetar el orden constitucional y 
el de brindar “bienes públicos”. Esta dualidad genera 
sus propias confusiones y malentendidos. “Ley”, es en sí 
misma, un “bien público”, con todos los problemas que 
son familiares al garantizar el cumplimiento voluntario. 
La aplicación es esencial, pero la falta de voluntad de 
los que cumplen la ley para castigar a quienes la violan, 
y para hacerlo con eficacia, deben augurar la erosión 
y la destrucción definitiva de la orden que nosotros 
observamos (Buchanan, 1975: 68).10

action is best viewed as a complex exchange process with 
participation among all members of the community.

10 Men want freedom from constraints; while at the same 
time they recognize the necessity of order. This paradox of 
being governed becomes more intense as the politicized 
share in life increases, as the state takes on more power 
over personal affairs. The state serves a double role, that 
of enforcing constitutional order and that of providing 
“public goods”. This duality generates its own confusions 
and misunderstandings. “Law,” in itself, is a “public good,” 
with all of the familiar problems in securing voluntary 
compliance. Enforcement is essential, but the unwillingness 
of those who abide by law to punish those who violate it, 
and to do so effectively, must portend erosion and ultimate 
destruction of the order that we observe. 



m127

CRISIS DE LA POLÍTICA Y LA LIBERTAD EN LAS DEMOCRACIAS MODERNAS

La libertad como sentido 
de lo político

Hannah Arendt se pregunta por lo político en 
el contexto de circunstancias apremiantes, por 
un lado la experiencia de los totalitarismos que 
desvirtuaron el sentido de la política, al politizar 
la totalidad de la vida de los hombres;11 además, 
la posibilidad de un enfrentamiento nuclear en el 
contexto de la Guerra Fría. Estas circunstancias, 
no sólo han dado un significado particular a lo 
político, sino que lo han separado de la libertad 
“ya no hay libertad donde lo político no tiene final 
ni límites. Quizá las cosas han cambiado tanto 
desde los Antiguos, para los que política y liber-
tad eran idénticas, que ahora, en las condiciones 
modernas, una y otra han debido separarse por 
completo” (Arendt, 1997: 62). En este sentido, se 
puede interpretar que la crisis política se ha dado 
por la separación entre la libertad y la política, 
otorgando a esta última una función meramente 
procedimental, como instrumento para salvaguar-
dar las libertades individuales. 

Para Arendt, la política no tiene como fin la libertad, 
pues decir esto es afirmar que la libertad está por 
fuera de lo político. Por tal razón, es más adecuado 
afirmar que: “El sentido de la política es la libertad, 
[lo cual] alude a algo completamente distinto, a 
saber, a que la libertad o el ser-libre [Frei-sein] está 
incluido en lo político y sus actividades” (Arendt, 
1997: 61).

En ese contexto, es primordial la distinción de 
Isaiah Berlin12 entre libertad positiva y negativa en 
la medida en que es precisamente esta última la 
negativa, de Maquiavelo a la Declaración Univer-
sal de los Derechos Humanos, y no la positiva la 

11 Según Arendt, una de las características de los totalitarismos 
es la politización de la vida en general de los hombres, esto 
es, la subsunción total de los intereses y la vida privada a 
los intereses y la voluntad del régimen totalitario. 

12 Respecto de la diferencia entre la libertad de los antiguos y 
la libertad de los modernos el clásico ensayo de Benjamin 
Constant y los Cuatro Ensayos sobre la Libertad de Isaiah 
Berlin. Alianza Editorial, Madrid, 1998. pp. 12-43.

que prefiguró la idea, de lo que hoy se entiende 
genéricamente por democracia. Vale anotar la 
diferencia entre libertad positiva y libertad negati-
va, para comprender la crítica de Arendt en este 
sentido. Como se sabe: 

Isaiah Berlin contrapone la libertad negativa contra 
la positiva. Define la libertad negativa como ausencia 
de coerción; las libertades negativas siempre son 
libertades contra la posible interferencia de alguien... 
La libertad positiva, en cambio, es esencialmente el 
deseo de autogobernarse, el anhelo de autonomía... 
La libertad negativa significa independencia de 
interferencia, mientras que la libertad positiva se 
interesa por la apropiación del control (Guilherme 
Merquior, 1993: 23).13

Bajo este enfoque se puede considerar un con-
cepto clásico liberal de libertad como ausencia 
de coerción, distinto a un concepto de libertad 
democrático como capacidad de autorregulación. 
No obstante, en el proceso de configuración de 
la teoría sobre la democracia, y en la evidencia 
factual al respecto, parece ser que la separación 
no es tan tajante: 

Bobbio, por ejemplo, encuentra que la libertad 
como independencia y la libertad como autonomía 
comparten un terreno común, puesto que ambas 
implican autodeterminación... Cualquier cosa que el 
individuo pueda decidir por sí mismo debe ser dejada 
a su arbitrio (lo que reivindica la libertad negativa); y 
siempre que hay necesidad de una decisión colectiva, 
el individuo deba participar en ella (lo que reivindica 
la libertad positiva) (Guilherme Merquior, 1993: 24).

De acuerdo con esta distinción, aunque la crítica 
de Arendt a la libertad negativa es evidente, no nie-
ga esta libertad en sí misma, sino que evidencia la 
forma como se ha convertido en la finalidad misma 
de lo político. Arendt observa que el pensamiento 

13 De igual forma se puede entender la libertad negativa como 
la libertad de los modernos, en la cual no existen límites 
externos para la libertad; de la cual su mejor exponente es 
Locke. Por su parte, la libertad positiva entendida como el 
deseo de su autodeterminación, corresponde a la libertad 
de los antiguos.



m128

GLORIA GALLO CUBILLOS

moderno ha puesto a la libertad como el fin de 
lo político llevándolo a consecuencias extremas 
debido a que la libertad negativa de los moder-
nos se ha impuesto sobre toda acción política. 
El objetivo actual de la política es crear espacios 
donde los individuos puedan actuar libremente sin 
la interferencia del poder público: “tanto teórica 
como prácticamente, lo político únicamente vale 
como medio para proteger la subsistencia de la 
sociedad y [la] productividad del libre desarrollo 
social” (Arendt, 1997: 63). Dos consecuencias 
se derivan de ello, las masas que habían sido 
unificadas por los totalitarismos a través de una 
ideología propuesta en la forma de una ley uni-
versal, se unifican ahora bajo la búsqueda de las 
satisfacciones individuales. 

Al igual que los totalitarismos aislaron a los hom-
bres al ámbito de lo privado eliminando en ellos 
la posibilidad de la participación en los asuntos 
público, la lógica del mercado ha generando la 
atomización de los individuos dedicados exclusi-
vamente a sus intereses personales (i). Por otro 
lado, se ha creado la centralización del poder, 
pues el Gobierno se entiende hoy como una or-
ganización burocrática y despersonalizada que 
tiene como fin crear y mantener las condiciones 
bajo las cuales los individuos pueden dedicarse 
a los asuntos particulares (ii). Esto conlleva a la 
desaparición del ámbito público, en el cual se 
realizaba lo que Arendt concibe como la acción:14 

Los gobernantes se encargan de decidir cuáles son 
los medios para alcanzar un fin dado (la seguridad, el 
bienestar, etc.), mientras que el resto de los ciudadanos 
se convierten en simples homos economicus, dedicados 
únicamente a la búsqueda de los bienes que satisfacen 
sus intereses privados (Serrano, 2002: 79).

Frente a la común afirmación sobre la existencia 
de la política por la necesidad de los hombres y del 
hombre como un zoon politikon,15 Arendt afirma 

14  Este concepto se desarrollará más adelante.
15  Arendt interpreta la concepción aristotélica sobre el hombre 

como ser político desde un punto de vista diferente, según 
ella la historia del pensamiento político ha interpretado 

que lo político no es una característica inherente 
a la esencia humana, sino que se refiere a aquella 
particularidad por la cual los hombres pueden 
vivir en una polis y en su organización. Por ello no 
podemos afirmar que donde existieron hombres 
existió la polis. La polis griega se distinguía por la 
libertad, pero no libertad como fin de lo político, 
pues: “Ser libre y vivir en una polis eran en cierto 
sentido uno y lo mismo” (Arendt, 1997: 66). Los 
griegos pensaban que el hombre debía alcanzar 
primero la libertad para ocuparse de los asuntos 
de la polis, esta libertad se lograba cuando el 
hombre mismo se había liberado de las atadu-
ras que le imponían las obligaciones de la vida 
doméstica; en otras palabras, cuando se había 
liberado de la labor.16 

Se puede interpretar entonces, que Arendt com-
prendía la libertad de los griegos más como 
una liberación que como una verdadera libertad 
política, puesto que tal liberación podía lograrse 
por medios ajenos a la política; ya que en la an-
tigüedad no se creía que lo político tuviera algo 
que ver con la libertad. Esta libertad que podía 
conseguirse por otros medios no necesariamente 
políticos; es diferente a la libertad política tal y 
como la entendía Arendt.

Desde este punto de vista, para los griegos lo po-
lítico tenía como fundamento la libertad, entendida 
esta negativamente, es decir como no ejercer el 
dominio ni dominar a otros en la cual todos son 
considerados iguales. Empero, esta igualdad no 
es la que comprendió el pensamiento moderno; 
es decir como igualdad ante la ley; sino como 
igualdad en tanto derecho a participar en la vida 
política. Arendt se aparta de la percepción griega 
sobre la libertad como condición necesaria para 
el ejercicio de la política, exponiendo una con-

erróneamente el zoon politikon aristotélico, pues éste no 
es el carácter de la esencia humana y Aristóteles no dudó 
nunca de la humanidad de los esclavos y los bárbaros, a 
quienes, sin embargo, no se les podía achacar la cualidad 
de hombres políticos. 

16 En La condición humana, Arendt distingue tres actividades 
humanas centrales: la labor, el trabajo y la acción. Estos 
conceptos se ampliarán más adelante.



m129

CRISIS DE LA POLÍTICA Y LA LIBERTAD EN LAS DEMOCRACIAS MODERNAS

cepción de la libertad ligada a la esencia misma 
de lo político, por ello afirma que “la esencia de 
lo político es la libertad”. Libertad y política se 
encuentran entonces unidas, existe entre ellas una 
identidad pues: “política y libertad son idénticas 
y donde no hay esta última tampoco hay espacio 
propiamente político. Por otro lado los medios con 
que se funda este espacio político y se protege 
su existencia no son siempre ni necesariamente 
medios políticos” (Arendt, 1997: 79). Por ello, el 
fin de lo político no puede ser la libertad, sino más 
bien su lugar de realización.

Si para Arendt, la libertad política se encuentra 
vinculada a un espacio, en el cual los hombres 
pueden hacer uso de su libertad; entonces, esta 
libertad corresponde así a la libertad positiva defi-
nida por Isaiah Berlin, puesto que aquí se trata es 
de la capacidad de autodeterminación para entrar 
a participar en el ámbito público. Esta libertad 
puede comprenderse desde el concepto de poder 
y autoridad que Arendt introduce de acuerdo a su 
estudio sobre el Senado romano: la característica 
esencial del Senado romano era que tenía autori-
dad, mas no poder, pues éste lo poseía el pueblo. 
El poder se entiende entonces, como una opinión 
que no necesita la fuerza ni el apuro exterior para 
hacerse sentir. La autoridad tiene la doble función 
de aumentar y confirmar las acciones humanas, 
pero no hacer que los hombres obedezcan; pues 
ésta no tiene el poder, ya que éste reside en los 
hombres como una potencia para insertarse en 
la comunidad política mediante sus acciones.17

Lo político no es una necesidad, no es un medio 
para la libertad, pues es posible lograr la satis-
facción de las necesidades y con ello alcanzar 
la libertad sin el ejercicio de la política. Una vez 
que los hombres han resuelto sus necesidades 
básicas pueden considerarse libres y hacer uso 
de esta libertad en el campo de la acción política. 
La libertad sólo puede realizarse en el ámbito de 
lo público, es decir, alejándose de lo privado y de 

17 El tema de la crisis de la autoridad y el poder ver: Arendt, 
H. (1996). ¿Qué es autoridad? En entre el pasado y el 
futuro: ocho ejercicios sobre la reflexión política, Barcelona: 
Ediciones Península.

la familia, mediante la acción y el habla. 

Si bien, el espacio político no se funda siempre 
por medios políticos, Arendt encuentra su fuente 
en la acción, definida como la única actividad que 
le permite al hombre entrar a jugar un papel en 
el ámbito público y participar así de la creación 
del espacio político. Entonces, la libertad sólo es 
posible en el espacio público, cuando los hombres 
no se retrotraen al mundo sino que por el contra-
rio actúan dentro de él. Es así como el hombre 
ejerce su libertad sólo mediante la acción, tal y 
como se verá en el siguiente apartado. En este 
sentido la política tiene el carácter de un milagro 
en el cual sólo los hombres con sus acciones 
son sus artífices. Concebir los asuntos humanos 
como acontecimientos-milagro, presupone que es 
el hombre con sus acciones quien es capaz de 
empezar algo nuevo y tomar la iniciativa al hacer 
pleno uso de su libertad. “El milagro de la libertad 
yace en este poder–comenzar [Anfangen–Kön-
nen.] que a su vez estriba en el factum de que todo 
hombre en cuanto por nacimiento viene al mundo 
–que ya estaba antes y continuará después– es 
él mismo un nuevo comienzo” (Arendt, 1997: 66).

Pluralidad y acción

En torno a los principios de la comunidad política, 
Hannah Arendt se aparta del tratamiento que la 
modernidad ha dado a la idea de la conformación 
de dicha comunidad y retorna, en parte, a cierto 
pensamiento griego. En tanto considera que la 
vida social de los hombres es un elemento inhe-
rente a su naturaleza. Dicha naturaleza social, sin 
embargo, no está supeditada –desde su pers-
pectiva- ni por los fines ni por la necesidad, tal y 
como fue interpretado por el pensamiento político 
moderno, sino por la acción. De allí que Arendt, 
para insertar la idea de una condición humana (y 
no una naturaleza) que posibilite y haga indispen-
sable la comunidad política, trate particularmente 
el concepto de acción y su realización por medio 
del discurso.



m130

GLORIA GALLO CUBILLOS

El pensamiento político suele sustentar sus tesis 
sobre la organización política a partir de la postu-
lación antropológica que dé respuestas a la cues-
tión sobre lo que es el hombre, llegando incluso 
a presuponer la existencia de una naturaleza o 
esencia trascendente como fundamento de este o 
aquél modelo político particular. En otras palabras, 
comúnmente debajo de “cualquier” modelo de 
organización política subyace una determinada 
antropología filosófica.18 En oposición a esta tra-
dicional manera de comprender el hombre como 
un presupuesto para la organización política, 
Arendt se dirige a la experiencia misma de los 
hombres, es por ello que en lugar de pretender 
dar una descripción de dicha naturaleza humana 
se dirige a la cimiente de las interrelaciones hu-
manas: la acción y el discurso. Con esta inserción 
del tema de la acción, Arendt pretende describir 
la condición humana que hace viable e ineludible 
la vida política. 

No obstante, la acción que constituye la base de 
las relaciones entre los hombres debe diferen-
ciarse de otras actividades que se realizan en el 
contexto del mundo. Dentro de las actividades 
que el hombre ejecuta, Arendt distingue dos 
tipos: aquellas por las cuales los hombres se en-
frentan a la naturaleza tales como el fabricar y el 

18  Ulrich Schroth ha resumido la anterior tesis así: “La imagen 
que se tenga del hombre es siempre decisiva para dar 
respuesta a las cuestiones que cada época histórica plantea. 
Así, la idea del derecho natural de Hobbes está marcada 
por su concepción del hombre: si el hombre es malo por 
naturaleza […] de ahí se deduce que el pacto estatal no sea 
un pacto social sino un pacto de sumisión y dominación 
[…]. Junto a esta tradición de pensamiento antropológico 
se encuentra otra que destaca, principalmente, el impulso 
positivo hacia la humanidad y la realización del hombre [de 
Locke, Spinoza o Rousseau]: Así, el elemento que conduce 
a la sociedad, ya no sería el homo homini lupus sino el 
homo homini homo. En este mundo mejor, al situar en 
orden las relaciones interhumanas, tendrá lugar también 
la conciliación de la naturaleza. En el hombre mismo reside 
la posibilidad de conseguir la humanidad. En ese sentido, la 
sociedad y la existencia deben llegar a ser radicales, es decir, 
deben tomarse por la raíz. [Así las cosas] la cuestión de la 
naturaleza del hombre, de su ser persona, es decisiva para 
comprender la esencia del derecho [y del poder político]”. 
Al respecto Schroth, U (1999). Hermenéutica Filosófica 
y Jurídica, en Kaufmann, A (Comp.): Introducción al 
Pensamiento Jurídico Contemporáneo. Debate, Madrid. 

laborar, actividades que se cometen con el fin de 
solucionar las necesidades inmediatas o producir 
bienes para el consumo, o como elementos que 
faciliten la supervivencia humana (i). Junto a estas 
actividades que relacionan a los hombres con los 
objetos del mundo, se encuentra la acción, esa 
actividad por medio de la cual los hombres se 
dirigen a otros, y que unida al discurso, posibilita 
el hecho de que los hombres se revelan unos a 
otros. Esto es, que se reconozcan mutuamente 
como un otro distinto (ii). 

Arendt afirma, empero, que la constitución de ese 
otro no parte exclusivamente de la facticidad de 
la acción pues desde su nacimiento el hombre 
se encuentra instalado en unas circunstancias 
ya preestablecidas; sino, que es con la iniciativa 
realizada a través de la acción, que éste se inserta 
en estas circunstancias y actúa sobre ellas. Por el 
simple acontecimiento de nacer no se inscribe en 
el mundo el nuevo hombre que ha emergido. De 
tal forma que es la acción del individuo la que lo 
inserta en éste; pero esto no sólo lo afecta a sí, sino 
que simultáneamente le posibilita transformar el 
mundo en el que se inscribe. Dicha transformación 
y revelación, no es propiciada de forma automática 
por la acción, sino más bien gracias a la interme-
diación del discurso, el cual revela al agente que 
la realiza; pues, únicamente en la medida en que 
los hombres pueden revelar a otros lo que hacen, 
realizan su inserción en una comunidad. 

La acción y el discurso se realizan así, única-
mente en la contigüidad de un hombre con otro, 
revelando un quién y no un qué. Desde esta 
perspectiva, adquieren una particular importancia 
la esfera de lo público y la experiencia misma de 
los hombres en ella; no para hallar una respuesta 
a la esencia humana sino para encontrar el criterio 
que posibilite y justifique la vida de los hombres 
dentro de la comunidad. Para Arendt, entonces, 
no cabe preguntarse qué es el hombre (pregunta 
que recaería en la búsqueda de un cierto tipo de 
naturaleza humana), pues esta pregunta sólo re-
mite a unas cualidades que no dan cuenta de la 
particularidad ni de la importancia de la acción. La 
pregunta debe hacerse por el quién de la acción y 



m131

CRISIS DE LA POLÍTICA Y LA LIBERTAD EN LAS DEMOCRACIAS MODERNAS

del discurso. Este quién revela un agente, es decir 
que nos muestra al hombre que se revela a través 
de sus acciones, de allí que sólo por sus acciones 
podemos conocer quiénes son los hombres. El 
agente devela un sujeto que se inserta en el mun-
do y que deja una historia particular, al margen de 
la interpretación esencialista del hombre que hace 
de todo individuo una realidad anodina para con 
el todo de la historia humana.

Según Arendt, la comunidad política es igualmen-
te una comunidad de memoria, que ha heredado 
su poder y por ende su autoridad de los ances-
tros. De hecho, la autoridad proviene del vocablo 
auctor, que significa lo mismo que autor. Aunque 
los hombres son los actores políticos, ellos no son 
los autores de sus acciones políticas, porque la 
autoridad viene de aquellos que iniciaron la fun-
dación y que es transmitida por la tradición. Este 
vocablo se diferencia del artifex, quien construye. 
No obstante, esta diferencia de vocablos no posee 
el mismo carácter diferencial que en Platón, quien 
diferencia al que da las órdenes de aquél que las 
obedece (1996a: 133).

Con esta forma de comprender a los hombres a 
partir de sus acciones, Arendt deja entrever por 
qué no es adecuado deliberar sobre una natura-
leza humana que unifique y trascienda a la totali-
dad de los hombres. La multiplicidad de agentes 
conlleva a la pluralidad de acciones, por medio 
de las cuales se interrelacionan los hombres, de 
allí que logremos pensar la comunidad política 
como una pluralidad que no es sólo la suma de 
individuos particulares sino un plexo de discursos 
que manifiestan y/o revelan acciones.19 

Ahora bien, sustentar el origen y la organización 
de la comunidad política a partir de la tesis de 
la acción, podría implicar que dicha comunidad 
se ha establecido sobre un criterio en principio 
irreconciliable, la pluralidad de los agentes y de 

19 Esta peculiaridad de la interpretación arendtiana de la acción le 
permite distanciarse de la concepción aristotélica que conduce 
la realización del hombre, por naturaleza, a la comunidad y 
que, por ende, orienta la pluralidad (el pletos) al acomodo con 
la unidad política (la unidad natural de la polis). 

las acciones. Pero es precisamente el carácter 
contingente de la acción, el que lleva implícito 
una necesidad de poner límites a la misma. Lí-
mites que surgen en el momento en el que los 
hombres, bajo el libre ejercicio de sus acciones, 
establecen un pacto de vivir en comunidad. El 
poder de realizar dicho pacto y la organización 
estructural que de allí surge son, para Arendt, 
criterios suficientes para legitimar la comunidad 
política y por ende la autoridad que desde el pacto 
político se establece. Lo cual no quiere significar, 
empero, que en principio el pacto sea entendido 
a la manera del contractualismo clásico, es decir, 
como mero acuerdo de voluntades independien-
tes y autónomas. 

La contingencia, la primera y fundamental de las 
características de la acción, se observa en el he-
cho de que ésta conlleva una doble connotación 
para quien la realiza; esto es que toda acción es 
al mismo tiempo ilimitada e imprevisible; ya que 
corresponde a la iniciativa20 de un agente que, no 
puede predecir ni controlar las consecuencias de 
sus acciones, pues al realizar la acción en la trama 
de las relaciones con otros, el agente nunca sabe 
qué consecuencias pueden acarrear sus accio-
nes. “Puesto que la acción actúa sobre seres que 
son capaces de sus propias acciones, la reacción, 
aparte de ser una respuesta, siempre es una nueva 
acción que toma su propia resolución y afecta a 
los demás” (Arendt, H., 1996b: 252). Al mismo 
tiempo, cada hombre sufre las consecuencias 
de su acción. Es decir, que en la contingencia se 
revelan simultáneamente, el agente y el paciente 
encarnados en una unidad.

A este respecto, la contingencia de la acción 
se relaciona con la libertad, de acuerdo con la 
interpretación que hace Enrique Serrano, “Arendt 
retoma esta idea y afirma que la contingencia es el 
modo de ser de la voluntad libre. La libertad implica 
la contingencia; se dice que un sujeto actúa libre-

20 Iniciativa que se puede interpretar como la libertad para 
actuar e insertarse en la comunidad política a través de 
los actos, lo que no significa, que se esté transformando 
una cualquiera de las categorías ontológicas que apoyan la 
esencialidad del hombre por otra, la del ser-hacer. 



m132

GLORIA GALLO CUBILLOS

mente cuando puede elegir entre diferentes cursos 
de acción posibles”.(Serrano, G. E., 2002: 101) De 
ahí que los hombres no actúen determinados por 
condicionamientos sociales o biológicos, sino que 
estos condicionamientos dan a los individuos la 
posibilidad de elegir entre actuar de una particular 
manera o de otra. Esta concepción de la libertad 
es similar a la libertad negativa de los modernos, 
no obstante, ésta no es en sí misma la fuente de 
lo político. De ahí que sea posible interpretar que 
aunque Arendt acepta la libertad negativa, no redu-
ce lo político a ella, pues hacer esto es concebir lo 
político como un medio para alcanzarla. 

La contingencia hace necesaria la conformación 
de una comunidad política regida por unas normas 
que pongan límites a este doble carácter ilimitado e 
imprevisible de toda acción, pues, “para que exista 
una sociedad es necesario que se restrinja la con-
tingencia; si toda acción fuera posible, no existiría 
un orden social y sin éste no podrían sobrevivir los 
hombres” (Serrano, 2002: 101) La contingencia de 
la acción expresa en sí misma la pluralidad huma-
na, lo que conlleva también una connotación de 
incertidumbre que no haría posible la vida dentro 
de una comunidad política si no se la restringe. 

En este sentido, la polis ofrece a los hombres un 
marco normativo común que hace posible convivir, 
a pesar de las individualidades y diferencias. Esto 
es, la polis permite la libre convivencia en torno a 
unas normas comunes. De ahí que el origen de 
la comunidad política sea la libertad (entendida 
como la facultad de actuar y no como dominación) 
y no que la política sea el medio para alcanzarla. 

En el terreno político, esta interpretación trae como 
consecuencia que las instituciones políticas y la 
ley tienen como finalidad poner los límites y dar 
cierta estabilidad a la comunidad política frente al 
carácter ilimitado de la acción; mas no crear las 
condiciones necesarias para que los hombres 
ejerzan la libertad y alcancen los fines que parti-
culares que se proponen. Lo que quiere significar 
que, desde su origen, el poder político es más 
un instrumento de limitación de la acción, pese a 
su contingencia, que un coto a ciertos derechos 

naturales (el derecho de todos a todo), como lo 
entendía Hobbes. No obstante, Arendt nos ad-
vierte que a pesar de los límites que la ley puede 
imponer, por ejemplo, a las conductas –a partir 
de la permisividad o punibilidad de las mismas– 
las consecuencias de una acción no se pueden 
predecir, pues cada una afecta a otros individuos 
que poseen igual capacidad para actuar; así este 
encuentro de acciones generarán una serie de 
reacciones en cadena que no se pueden prever. 
De ahí que la historia sólo puede develarse una 
vez ha terminado una acción y que la política 
misma se manifieste abierta a posibles conflictos. 

Crisis de lo político

Según Arendt, la crisis de la política se ha venido 
gestando desde el siglo XIX con el surgimiento de 
la mentalidad imperialista de Europa. Allí, la clase 
burguesa que hasta entonces se había mantenido 
al margen de la política exigió su participación 
directa mediante sistemas de representación por 
medio de los partidos políticos. Cuando la burgue-
sía toma el poder político, termina por superponer 
sus pretensiones económicas a los intereses pú-
blicos, reduciendo así lo político a los intereses de 
su clase. No obstante, los partidos representaban 
las clases sociales y así se garantizaba no sólo 
la participación en los asuntos del Estado; sino 
también el ejercicio de la libertad. 

La crisis de lo político se hizo más intensa con 
los totalitarismos; no obstante, Arendt afirma, 
que no debe tomarse como culpables del auge 
de los totalitarismos a la fuerza y el poder de sus 
dirigentes; pues fue el carácter de las masas el 
que facilitó estos movimientos. Para afirmar esta 
tesis, Arendt afirma que los totalitarismos se 
caracterizan por su impermanencia, dado que 
son fácilmente olvidados una vez que terminan y 
fácilmente reemplazados; más esto se debe a la 
volubilidad de las masas, ya que los gobiernos 
totalitarios surgieron con el apoyo de las masas. 
Las masas desprecian las normas morales, según 
Arendt, pues anteponen su propio interés, igual-



m133

CRISIS DE LA POLÍTICA Y LA LIBERTAD EN LAS DEMOCRACIAS MODERNAS

mente, obran de acuerdo al fanatismo que elimina 
en los hombres cualquier capacidad de razonar y 
juzgar,21 eliminando también toda posibilidad de 
experiencia que caracteriza lo político.

Las masas surgieron con el aumento de la po-
blación y la atomización de los individuos que 
habían perdido su sentido de pertenencia a 
las antiguas clases. Las masas se caracterizan 
entonces por estar compuestas de un número 
elevado de individuos; Arendt se refiere espe-
cialmente, a aquellos países donde la densidad 
demográfica había aumentado y el sistema de 
partidos había generado desconcierto en un 
pueblo que ya no sentía representado. Estas ma-
sas no tienen un fin común, pero se encuentran 
indiferenciadas; esto es, no están compuestas 
de individuos con capacidad de emitir juicios 
y deliberar en la esfera pública; por ende han 
perdido lo que posibilita una verdadera acción 
política. Estás masas son las responsables del 
surgimiento de los totalitarismos; y se caracteri-
zan más específicamente así: 

El término de masa se aplica sólo cuando nos referimos 
a personas que, por su puro número, bien por su 
indiferencia, o por ambos motivos, no pueden ser 
integradas en ninguna organización basada en el 
interés común […] Potencialmente, existen en cada 
país y constituyen la mayoría de esas muy numerosas 
personas neutrales y políticamente indiferentes, que 
jamás se adhieren a un partido y rara vez acuden a 
votar (Arendt, 1999: 489). 

Fue en este caldo de cultivo, llamado masas, en 
el que surgieron y crecieron regímenes totalitarios, 
que prometían suplir las necesidades de recono-
cimiento de los individuos aislados y sin fe en el 
sistema. No obstante, esto no fue suficiente, pues 
según Arendt, el principal responsable del surgi-
miento de los totalitarismos fue el individualismo 
moderno y la competencia; pues:

21  Para Arendt, la acción y la palabra como condiciones para 
insertarse en el mundo y participar de la vida pública, van 
acompañados de la capacidad de juzgar, es decir, de emitir 
juicios. Esta tesis se sustenta sobre la crítica del juicio y 
particularmente en el juicio estético.

La sociedad competitiva y adquisitiva de la burguesía ha 
producido la apatía, incluso la hostilidad, hacia la vida 
pública […] Tanto la primitiva apatía como la ulterior 
exigencia de dirección dictatorial monopolística de 
los asuntos exteriores de la nación tenían sus raíces 
en un estilo y en una filosofía de vida tan insistente 
y exclusivamente centrados en el éxito y el fracaso 
del individuo, en la implacable competencia, que los 
deberes y responsabilidades de un ciudadano sólo 
podían considerarse como un innecesario drenaje 
de su tiempo y sus energía, forzosamente limitados 
(Arendt, 1999: 492). 

 De esta extensa cita puede concluirse; por un 
lado, que el supuesto interés demostrado por la 
burguesía hacia los asuntos políticos, durante 
el siglo XIX, no fue un interés real. Pues, en este 
caso, la libertad económica y los intereses del 
mercado fueron el fin de lo político y bien público 
no fue el fin en sí mismo. De otra parte, el apoyo 
brindado por la sociedad de masas en general, 
hacia los sistemas totalitarios, evidenciaban la ato-
mización de los hombres encaminados solamente 
a sus intereses personales, intereses económicos 
que eliminaron la identidad individual y la libertad 
tal y como la entiende Arendt. 

Por último, “la característica principal del hombre-
masa no es la brutalidad y el atraso, sino su aisla-
miento y su falta de relaciones sociales” (Arendt, 
1999: 497). Con ello se evidencia la crisis política 
moderna, pues los hombres masa no poseen la 
condición humana de la acción que les posibilite 
ingresar en una comunidad política para partici-
par en los asuntos públicos. Se ven entonces los 
hombres imposibilitados de razonar y persuadir, 
teniendo en cuenta las diversas opiniones para 
llegar a acuerdos comunes; pues, “discernimiento 
en un contexto político no significa sino obtener y 
tener presente la mayor panorámica posible sobre 
las posiciones y puntos de vista desde los que se 
considera y juzga un estado de cosas” (Arendt, 
1997: 112).



m134

GLORIA GALLO CUBILLOS

Conclusión

A pesar de que podemos estar de acuerdo en 
que la postura de Arendt, como la de Buchanan 
parten de un contexto real; sus tesis se encuentran 
radicalmente opuestas. Más aún, el radicalismo 
liberal de Buchanan, puede hacernos pensar en 
la necesidad de replantear el sentido de lo político 
más allá de un simple órgano administrativo del 
mercado y de los intereses particulares. Buchanan 
no deja lugar a un espacio público en el cual los 
hombres puedan deliberar sobre sus asuntos co-
munes, con ello deja a los hombres en un estadio 
de soledad, incomunicados y empecinados en el 
logro de sus propias ventajas. Cuando Buchanan 
intenta crear una esfera pública, mediante la crea-
ción de un Estado productivo, más allá del Estado 
protector de los acuerdos económicos iniciales, 
no logra integrar realmente a los hombres bajo un 
fin común; pues allí lo único que interesa es crear 
leyes que permitan la continua regulación de los 
bienes que por necesidad deben ser comunes, 
aunque en el fondo, sería más fácil si existieran 
los bienes privados. 

Desde otro punto de vista, aunque Arendt tampo-
co parte de una antropología que dé cuenta de 
algo como la naturaleza humana, su visión de la 
condición humana trasciende al homo faber y al 
homo laborans propio de las teorías económicas 
como la de Buchanan, que terminan reduciendo 
lo político a lo económico bajo la bandera de una 
supuesta libertad que ni siquiera puede ser con-
cebida como capacidad de autodeterminación. 
El espacio público, no puede sólo serlo desde el 
punto de vista económico y bajo la lógica de una 
anhelada unanimidad que niega el principio de 
diferencia, posibilitador de la pluralidad y sobre 
el cual debe sustentarse la vida en comunidad y 
la acción política. 

El individuo que parece representársenos en 
la lectura de Buchanan es aquél que denuncia 
Arendt como el responsable de la crisis política de 
nuestro tiempo; este se representa por hombres 

ocupados en maximizar sus utilidades, despojado 
de toda concepción personal e indiferente a los 
asuntos públicos. En últimas, un individualismo 
metodológico que entra en la esfera pública a 
participar de los asuntos políticos, en los mismos 
términos de un intercambio económico. 

Si no atenemos a la visión de Arendt, el espacio 
público sobre el cual deliberan los hombres no 
puede ser mejor representado que por aquél en 
que los hombres se reúnen en el parlamento, bien 
sea mediante un mecanismo de representación di-
recta o indirecta, para considerar asuntos relacio-
nados con el bienestar general, la organización del 
Estado o la implementación de normas jurídicas, 
incluso, temas sobre la cultura y la recreación pú-
blica. Asuntos como estos fomentan la necesidad 
de la participación pública; no obstante, Arendt 
observa con desconfianza los sistemas actuales 
de representación democrática, pues ellos se han 
convertido en administradores de los intereses pri-
vados; mientras la mayoría permanece indiferente 
a los asuntos públicos.

Finalmente la concepción de Arendt sobre la liber-
tad como esencia de lo político, es más acorde a 
la constitución de la comunidad política, en con-
secuencia con el mito de un pacto originario entre 
los hombres. Las circunstancias políticas actuales 
y la pérdida del interés por lo político por parte de 
las masas, tal y como lo expone Arendt; al igual 
que otros pensadores de diversas tendencias 
tales como: Daniel Bell, Lipovetsky o el mismo 
Baudrillard, son una cuestión ineludible en el con-
texto de las sociedades actuales. Cuestión que 
no puede seguir dejando de lado el pensamiento 
liberal más radical. A este respecto, una postura 
como la de Arendt, que rescata la importancia de 
la acción y el poder que posee cada hombre en el 
contexto de la comunidad política, pueden darnos 
los argumentos, sobre la necesidad de superar 
la indiferencia política que caracteriza al hombre 
contemporáneo. Siguen existiendo unos intereses 
comunes que necesitan de la participación y de 
la responsabilidad de todos en la vida pública. 



m135

CRISIS DE LA POLÍTICA Y LA LIBERTAD EN LAS DEMOCRACIAS MODERNAS

Referencias

Arendt, H. (1999). El origen de los totalitarismos. 
Madrid: Alianza editorial.

-------------. (1997). ¿Qué es la política? Barcelona: 
Ediciones Paidós.

-------------. (1996b). La condición humana, Barce-
lona: Ediciones Paidós.

-------------. (1996a). ¿Qué es autoridad? En entre 
el pasado y el futuro: ocho ejercicios sobre 
la reflexión política, Barcelona: ediciones 
Península.

Berlin I. (1998). Cuatro Ensayos sobre la Libertad. 
Madrid: Alianza Editorial.

Buchanan, J. (1996). Ética y progreso económico, 
Barcelona: Editorial Ariel.

-------------. (1993) Derechos de Propiedad y De-
mocracia. Madrid: Espasa-Calpe.

-------------. (1980). El Cálculo del Consenso, Ma-
drid: Espasa Calpe.

-------------. (1975). The Limits of Liberty: Between 
Anarchy and Leviathan. www.Econlib.org/
Library/Buchanan/buchCv10Contents.html/ 

Esquirol, J. M. (1994). En la encrucijada de la 
política: poder frente a violencia y dominio. 
En torno a Hannah Arendt, Madrid: Centro de 
Estudios Constitucionales.

García R. A. M. (2001). De la acción política a la 
política del terror, en: Del poder del discurso 
al discurso del poder. Buenos Aires: Eudeba.

Reinhart Z. (1992). Contrato sin presupuestos: 
James M. Buchanan, en La justicia: ¿Discurso 
o mercado? Barcelona: editorial Gedisa.

Serrano. G. (2002). Consenso y Conflicto. Schmitt 
y Arendt: la definición de lo político. Antioquia: 
Instituto de Estudios Políticos de la Universi-
dad de Antioquia.


