
39AQUIN@S

Valeria Castillo Palacios
valeriacp@georgewilliams.edu.co

Asesor: Luis Ángel Peña Diaz

Christian ethics and scientific advances: an analysis of the tension in access to abortion 
in Latin America

ÉTICA CRISTIANA Y AVANCES 
CIENTÍFICOS: UN ANÁLISIS DE LA 

TENSIÓN EN EL ACCESO AL ABORTO 
EN AMÉRICA LATINA

RESUMEN

El presente texto analiza cómo los avances científicos 
y tecnológicos en temas de salud, como el aborto, 
generan tensiones con la ética cristiana, especialmente 
en América Latina. Explica que el aborto está atravesado 
por desigualdades sociales, religiosas, culturales y 
económicas, lo que limita el acceso a procedimientos 
seguros. En Colombia, aunque la Corte Constitucional 
ha ampliado derechos (como la despenalización 
hasta la semana 24 en 2022), persisten obstáculos 
médicos, sociales y religiosos que generan trato cruel 
y discriminatorio hacia las mujeres. Se cuestiona si la 
ética cristiana debe restringir el acceso a tecnologías 
que salvan vidas y se critica que, en la práctica, muchas 
veces se prioriza una visión punitiva sobre la compasión, 
la dignidad y el respeto hacia la mujer.

Palabras clave: Ética cristiana, aborto, derechos 
reproductivos, avances científicos, dignidad de la mujer.

ABSTRACT

The text talks about how new science and technology 
in health, like abortion, are in conflict with Christian 
ethics. Abortion is difficult because religion, culture, 
economy, and social class make it hard to have safe 
access. In Colombia, the law now allows abortion up to 24 
weeks, but many women still find problems in hospitals 
and with society. Often, women suffer discrimination or 
bad treatment. The question is if Christian ethics should 
stop the use of science that can save lives. Many times, 
people use religion to punish women, but forget values 
like love, respect, and care.

Key words: Christian ethics, abortion, reproductive 
rights, scientific progress, women’s dignity.



40 AQUIN@S

Hoy en día, los avances en la ciencia y la tecnología 
han cambiado mucho la forma en que entendemos 
temas como la salud, la reproducción, la vida 

y la muerte. En este contexto, la ética cristiana se ve 
desafiada por estos cambios, sobre todo cuando se habla 
de temas delicados como el aborto o la eutanasia en el 
área de la salud.

Autores como Richard Ponce-Cusi, Yodanky Ochoa-
Rodríguez y Nesstor Pilco-Ferreto abren un debate 
importante sobre cómo el acceso al aborto está marcado 
por desigualdades sociales. Ellos explican que “la 
temática del aborto es sumamente complicada porque 
toma en cuenta aspectos relevantes en su análisis, como: 
la religión, el humanismo, el derecho, la economía, la 
cultura, la idiosincrasia, entre otros, principalmente en 
países subdesarrollados, los cuales dificultan la búsqueda 
de soluciones que tengan consideración de los principios 
éticos como la autonomía, justicia y no maleficencia” 
(Ponce-Cusi et al., 2022, p. 148).

Desde esta mirada, la ética cristiana tiene un papel muy 
importante en cómo se forman los valores y opiniones 
en la sociedad, especialmente en América Latina. En 
muchos casos, el aborto es visto como un pecado grave, 
lo que lleva a que quienes están involucradas sean 
señaladas o castigadas social y legalmente (Ponce-Cusi, 
2022, p. 149). Esta forma de ver las cosas se enfrenta 
a los avances actuales que permiten hacer abortos 
seguros, con procedimientos médicos, medicinas como 
el misoprostol o incluso acceso a información confiable 
por internet. Pero, a pesar de que estas tecnologías 
existen, muchas mujeres no pueden usarlas por falta 
de recursos económicos o por las barreras morales y 
sociales. Como dice el mismo estudio, “la desigualdad 
entre clases sociales en América Latina dificulta el acceso 
de iguales condiciones de vida y de oportunidades para 
diferentes sectores de la población”, lo cual hace urgente 
una educación sexual y reproductiva justa, y un mejor 
acceso a tecnologías médicas (Ponce, 2022).

El caso de Colombia muestra bien esta tensión entre 
la ética cristiana y los avances científicos. En 2006, la 
Corte Constitucional permitió el aborto en ciertos casos, 
especialmente después de la muerte de Martha Solay. 
Aun así, esta decisión encontró fuerte resistencia por 
parte de algunos sectores religiosos en el Congreso, lo 
que muestra que la ética cristiana sigue teniendo mucho 
peso en decisiones políticas, incluso cuando organismos 
internacionales como la OMS recomiendan lo contrario 
(Ponce-Cusi, 2022, p. 149).

Un ejemplo claro de cómo estas tensiones se viven 
en la vida real es el testimonio de Mariana, una joven de 
21 años que intentó abortar de forma clandestina porque 
no tenía acceso a un servicio médico seguro. Al no poder 
usar los avances médicos por razones económicas y 
sociales, arriesgó su vida. Mariana dijo: “Siento que 
salir viva de un aborto clandestino es un privilegio de 
clase porque yo tenía una EPS, pero hay mujeres que no 
tienen” (Noticias RCN, 2019).

Este tipo de historias nos obliga a hacernos una 
pregunta ética muy importante: ¿debería la ética cristiana, 
tal como se ha entendido tradicionalmente, limitar el 



41AQUIN@S

acceso a los avances científicos y tecnológicos que 
pueden salvar vidas y evitar sufrimiento?

A partir de 2022, en Colombia se dio un paso 
importante cuando la Corte Constitucional despenalizó el 
aborto hasta la semana 24 de embarazo. En la sentencia 
se reconoció que “el delito de aborto es ineficaz, injusto 
y discriminatorio, en tanto es una barrera para acceder 
a la IVE, que impacta de manera desproporcionada a 
las mujeres que se encuentran en mayores contextos de 
vulnerabilidad, y no hace que las mujeres desistan de 
practicarse un aborto” (C-055 de 2022). Esta decisión 
busca reducir las desigualdades sociales para acceder a la 
ciencia y la tecnología en el caso del aborto. Sin embargo, 
en la práctica, aún se actúa muchas veces bajo principios 
éticos que van en contra de la dignidad de las mujeres.

Por ejemplo, en una entrevista con Marta Arroyo, 
cuando le preguntan si todavía hay trabas para acceder 
al aborto fuera de Profamilia, ella responde:

P. Fuera de Profamilia, ¿sigue habiendo obstáculos 
en hospitales para acceder al aborto?

R. “Sí, es increíble que todavía en algunas partes de 
Colombia lo que se les hace a las mujeres son legrados. 
Es muchísimo más complicado, más costoso, e implica 
más dolor para la mujer, que otras tecnologías que ya 
existen para hacer un aborto. Muchas veces también 
vemos que sientan a las mujeres en salas con otras que 
sí están allí para tener a sus bebés. O que les quieren 
hacer una ecografía para decirles: ‘Mira lo fuerte que 
late el corazón de ese bebé’. Son actos de crueldad, es no 
entender lo que lleva a una mujer a tomar esa decisión. 
En el aborto, el personal médico se siente en libertad 
de maltratar. No conozco ningún otro servicio de salud 
en el que pase algo igual, pese a que existen guías y 
protocolos muy claros de la Organización Mundial de 
la Salud y del Ministerio colombiano, y sentencias de 
la Corte Constitucional. La crueldad puede venir de una 
persona en la caja, una enfermera, un médico. Personas 
que hacen preguntas ofensivas: ‘¿Y el papito dónde está? 
¿Él sabe lo que usted está haciendo?’. Tiene que haber 
un trabajo sistemático de generar conciencia, de generar 
empatía.” (Camila Osorio, 2025. El País).

Frases como “¿Y el papito dónde está?” parecen muy 
alejadas de la ética cristiana. Pero lo que se ve allí, aunque 
es problemático, es una forma distorsionada de esa ética. 
Es decir, se sigue una versión rígida de la ética cristiana 
donde se valora tanto la vida del no nacido que se olvidan 
otros principios igual de importantes: la compasión, el 
respeto, la dignidad de la mujer y el acompañamiento 
con amor.

Muchas veces, estas acciones vienen de una intención 
de “corregir” o hacer sentir culpa, con la idea de que así se 
hace el bien. En esos gestos como mostrar una ecografía 
para causar impacto, o hacer preguntas que culpan se 
refleja una forma de pensar el cristianismo en la que el 
aborto es visto como un pecado grave, y por eso se busca 
señalar o castigar. Por eso se puede decir que sí hay una 
ética cristiana presente, pero es una ética centrada en el 
castigo, y no en el cuidado ni en la misericordia, que son 
fundamentales en el mensaje de Jesús.



42 AQUIN@S

Por ejemplo, en una entrevista con Marta Arroyo, 
cuando le preguntan si todavía hay trabas para acceder 
al aborto fuera de Profamilia, ella responde:

P. Fuera de Profamilia, ¿sigue habiendo obstáculos 
en hospitales para acceder al aborto?

R. “Sí, es increíble que todavía en algunas partes de 
Colombia lo que se les hace a las mujeres son legrados. 
Es muchísimo más complicado, más costoso, e implica 
más dolor para la mujer, que otras tecnologías que ya 
existen para hacer un aborto. Muchas veces también 
vemos que sientan a las mujeres en salas con otras que 
sí están allí para tener a sus bebés. O que les quieren 
hacer una ecografía para decirles: ‘Mira lo fuerte que 
late el corazón de ese bebé’. Son actos de crueldad, es no 
entender lo que lleva a una mujer a tomar esa decisión. 
En el aborto, el personal médico se siente en libertad 
de maltratar. No conozco ningún otro servicio de salud 
en el que pase algo igual, pese a que existen guías y 
protocolos muy claros de la Organización Mundial de 
la Salud y del Ministerio colombiano, y sentencias de 
la Corte Constitucional. La crueldad puede venir de una 
persona en la caja, una enfermera, un médico. Personas 
que hacen preguntas ofensivas: ‘¿Y el papito dónde está? 
¿Él sabe lo que usted está haciendo?’. Tiene que haber 
un trabajo sistemático de generar conciencia, de generar 
empatía.” (Camila Osorio, 2025. El País).

Frases como “¿Y el papito dónde está?” parecen muy 
alejadas de la ética cristiana. Pero lo que se ve allí, aunque 
es problemático, es una forma distorsionada de esa ética. 
Es decir, se sigue una versión rígida de la ética cristiana 
donde se valora tanto la vida del no nacido que se olvidan 
otros principios igual de importantes: la compasión, el 
respeto, la dignidad de la mujer y el acompañamiento 
con amor.

Muchas veces, estas acciones vienen de una intención 
de “corregir” o hacer sentir culpa, con la idea de que así se 
hace el bien. En esos gestos como mostrar una ecografía 
para causar impacto, o hacer preguntas que culpan se 
refleja una forma de pensar el cristianismo en la que el 
aborto es visto como un pecado grave, y por eso se busca 
señalar o castigar. Por eso se puede decir que sí hay una 
ética cristiana presente, pero es una ética centrada en el 
castigo, y no en el cuidado ni en la misericordia, que son 
fundamentales en el mensaje de Jesús.

REFERENCIAS

Ponce-Cusi et al., 2022, p. 148.

Ponce-Cusi, 2022, p. 149.

Noticias RCN. 2019. Recuperado de https://
www.noticiasrcn.com/salud-y-bienestar/cerca-de-70-
mujeres-mueren-anualmente-en-colombia-por-abortos-
clandestinos-350060

Camila Osorio. 2025. El País.


