LA INTELIGENCIA ESPIRITUAL EN
LA EDUCACION: UN PUENTE ENTRE
NEUROCIENCIAS Y ESPIRITUALIDAD

Spiritual intelligence in education: a bridge between neuroscience and spirituality

Henry Alexander Cafion Rodriguez, Licenciado en Educacién Bdsica con Enfasis en Ciencias Sociales, Magister
en Estudios Sociales. Universidad del Rosario. Henrycanon87@hotmail.com
Cristian Jesus Pereira Blanco, Licenciado en Teologia. Fundacion universitaria San Alfonso.
cristianpereira209@outlook.com

RESUMEN

El presente articulo propone una reflexion sobre
la inteligencia espiritual como una capacidad que
otorga sentido a la vida y a los valores profundos de la
existencia humana, mas alla del aspecto cognitivo. A
partir de los planteamientos de Gardner, Zohar, Marshall
y Torralba, se explora como esta forma de inteligencia
tiene un fundamento neurocientifico importante para
ser considerado en el desarrollo integral de nifios y
adolescentes en contextos escolares. Se argumenta que su
inclusion en la escuela funciona como puente de conexion
especificamente entre la neuroeducacion y la espiritualidad,
permitiendo no solo desarrollar una sensibilidad hacia lo
trascendente, sino fortaleciendo las habilidades integrales
y para la construccion de paz.

Palabras clave: Inteligencia espiritual, educacion
integral, neurociencia, neuroeducacion, espiritualidad,
inteligencia.

ABSTRACT

This article offers a reflection on spiritual intelligence as
a capacity that provides meaning to life and to the deeper
values of human existence, beyond the strictly cognitive
dimension. Drawing on the contributions of Gardner,
Zohar, Marshall, and Torralba, it examines how this form
of intelligence has a significant neuroscientific foundation
that warrants consideration in the integral development
of children and adolescents within school contexts. It
is-argued that its inclusion in education functions as a
bridge between neuroeducation and spirituality, fostering
not only a heightened sensitivity to the transcendent but
also strengthening holistic skills and the promotion of
peacebuilding.

Key words: Spiritual intelligence, integral education,
neuroscience, neuroeducation, spirituality, intelligence.

AQUIN@S | 19



INTRODUCCION

xiste un puente interesante

que conecta dos escenarios

tradicionales y aparentemente
opuestos: el de la ciencia y el de lo
espiritual. Este puente se construye
desde los aportes que ha venido
realizando la neurociencia, en
especial la neuroeducacion, que es
la encargada de investigar sobre las
formas en que mejor aprende el ser
humano, como funciona su cerebro
y se potencian las inteligencias y los
aprendizajes.

A finales del siglo XX, la
neurociencia descubrid que existe
un “punto divino” en el cerebro
humano, ubicado en medio de las
conexiones neurales de los lobulos
temporales del cerebro (Matthieu y
Singer, 2021), la evidencia cientifica
ha demostrado que cuando las
personas se encuentran meditando,
orando o en contemplacion, se
activan areas cerebrales y redes
neurales que potencian y amplian
la construccion del sentido de
existencia humana, propios de lo
que se conoce como inteligencia
espiritual.

En este marco, proponemos
entender la inteligencia espiritual
como un puente que se extiende desde
el campo del espiritu y lo espiritual
hasta el campo de las neurociencias,
en especifico la neuroeducacion,
que busca establecer y desarrollar
novedosas formas de ensefar que
sean coherentes con el progreso del
cerebro (Solorzano et al., 2023).

Siguiendo la analogia del puente
para referirnos al concepto de
inteligencia espiritual, se expondran
pensamientos de algunos autores
que permitirdn comprender una
de las orillas de la conexion: la
relacion que existe entre Espiritu y
espiritualidad.

20 | AQUIN@S




ESPIRITU Y ESPIRITUALIDAD

Para Hegel la palabra “espiritu” o “Geist” se enmarca
en la comprension de las facultades del ser humano, tales
como: inteligencia, voluntad, conciencia, autoconciencia
y el aspecto animico como lo son los sentimientos. Pero
en palabras de Edith Stein, este espiritu se comprende
desde tres perspectivas que son: intellectus, mens y
spiritus. El primero como la capacidad de conocer
y razonar, Mens; entendida como el trabajo de las
facultades de la inteligencia y la voluntad del ser humano
y Spiritus; que se expresa como aquello que se refiere
al alma y que permite que el cuerpo tenga existencia en
si mismo.

A diferencia de Hegel, para Stein el espiritu implica
el desarrollo de la interioridad y apertura hacia lo
trascendente (De la Maza, 2015), que se alinea mas con

la expresion del pneuma o el halito de vida que permite
al ser humano alcanzar y desarrollar una espiritualidad,
entendida en las distintas tradiciones espirituales
como: emanacion del Uno, creacion de Dios toda
bondad, aceptacion de la gracia, asimilacion del amor,
camino hacia la iluminacién o liberacion definitiva.
Las tradiciones biblicas hablan de ella afirmando que
el ser humano ha sido creado a imagen de Dios para
conformarse gradualmente con él (Waaljman 2011, p. 11).

Sin embargo, a finales del siglo XX, la espiritualidad
fue analizada desde las neurociencias para comprender
la estrecha relacion entre cerebro, y busqueda de sentido
de la existencia y algunos de sus resultados hicieron eco
en el mundo académico.

SUSTENTO NEUROCIENTIFICO
DE LA INTELIGENCIA ESPIRITUAL

En 1983, Howard Gardner publica La estructura
de la mente: una teoria de las inteligencias multiples,
una critica frontal a la vision tradicional de entender la
inteligencia como una forma univoca de competencia
cognitiva basadas en la medicion del coeficiente
intelectual que surgio a finales del siglo XIX.

Gardner (2001), afirmoé que era “necesario decir, de
una vez por todas, que no existe una sola lista irrefutable
y aceptada en forma universal de las inteligencias
humanas” (p. 60) y propuso ocho diferentes tipos de
inteligencias (Gomez Villalba, 2014), entendidas como
capacidades mas o menos independientes con el fin de
resolver problemas y crear productos valiosos.

Sin embargo, aunque Gardner no menciona ni se
compromete con el desarrollo de una teoria de una
inteligencia espiritual (Gamandé Villanueva, 2014),
varios autores, como Danah Zohar e Ian Marshall
(2001), y Gémez Villalba (2014), han expuesto que si
bien, el coeficiente de inteligencia, que se encarga de
la resolucion de problemas logicos o estratégicos, la
inteligencia emocional que enfatiza en la conciencia
de los sentimientos propios y del otro y mueve al ser
humano a expresar empatia y compasion, actuan de
manera relacionada, existe un tercer tipo de pensamiento
denominado inteligencia espiritual (IES) que integra
los dos anteriores y radica su campo de accidon en
la resoluciéon de las problematicas concerniente al
significado y a los valores en la vida humana, ampliando

el campo de accion de la persona a panoramas mas
complejos y reflexivos.

Adicionalmente, la evidencia cientifica que existe
de la IES se basa en pruebas de encefalogramas (EEG)
que demuestran que las personas que practican la
espiritualidad por medio de la meditacion profunda,
silencio y meditacion les permitié modificar su propio
metabolismo, la corriente sanguinea y ondas alfa que
son las que se producen en estado de calma prolongada
(Zohar & Marshall, 2001, p. 68).

En conclusion, si esta forma de pensamiento
e inteligencia espiritual es tenida en cuenta en el
desarrollo integral de las personas, es necesario
plantear que la escuela, esta invitada a explorar la
dimension trascendente en sus estudiantes, sin caer en
reduccionismos curriculares o proselitismos religiosos
en las aulas de clases. En este sentido, Gomez Villalba
(2014) plantea que “una verdadera educacion integral
deberia tratar la espiritualidad, no como un apéndice de
la experiencia humana, o como un afnadido sino de forma
transversal e interdisciplinar” (p. 31).

Por consiguiente, se abordaran a continuacion algunas
referencias educativas que pueden aplicarse en contextos
escolares para promover la inteligencia espiritual en las
escuelas.

AQUIN@S | 21



APLICACIONES EDUCATIVAS DE LA IES
EN CONTEXTOS ESCOLARES

Las preguntas existenciales como: ;quién soy?,
(para donde voy?, ;cudl es el sentido de la vida?, jpara
qué existe todo?, ;por qué existe Dios?, entre otras,
siguen estando presentes en la vida de las personas y en
los contextos escolares. Por esta razon, autores como
Torralba (2012) proponen las siguientes experiencias para
fomentar la vida espiritual en los estudiantes: la practica
de la soledad, el gusto por el silencio, la contemplacion
estética, la practica de la meditacion, el didlogo socratico
e incluso el ejercicio fisico son formas de desarrollar la
espiritualidad (p. 3).

Con respecto al gusto por el silencio, ha de procurarse
en todos los espacios de formacion de la escuela, ya
que el silencio no es solo la ausencia de ruido, sino
también, la disposicion del cuerpo y de los sentidos a la
escucha atenta del interlocutor y permitir la apertura a la
contemplacion. Es decir, fijar la mirada, y junto a ella sus
sentidos y conciencia activa para, admirar las pequeias
cosas que ocultan los grandes fenomenos del entorno y
educar en la reflexion critica y creativa de los estudiantes.

Frente al deleite musical, Torralba (2012) afirma que
“la atenta escucha de la musica afecta a los niveles mas
profundos del ser y cataliza la vida espiritual” (p. 13).
Por consiguiente, el buen desarrollo de la capacidad de
escuchar y en la practica asidua de la soledad permite
que el estudiante pueda “sumergirse en ese estado de
vida tan necesario para el equilibrio entre exterioridad e

interioridad” (p. 4). Explorar esta relacion entre silencio
y aprendizaje desde el aspecto neurocientifico, puede
ayudar a comprender como se fortalecen los procesos
de aprendizaje, y la comprension y relectura de los
fenomenos sociales.

Siguiendo la reflexion anterior, Vasquez Barragan
(2018) propone una pedagogia de la inteligencia
espiritual en las escuelas que llegue a ser transversal
al curriculo sin caer en meras actividades didacticas
aisladas. Dicha propuesta pedagdgica busca que los
estudiantes, se encuentren consigo mismos, con los otros,
con su mundo, con su entorno y con su experiencia de fe,
que los lleven a reconocer lo esencial de la vida y de cada
una de esas practicas, resignificandolas y convirtiéndolas
en una oportunidad de aprendizaje con sentido para la
vida. (Vasquez Barragan, 2018, p. 235).

Su propuesta consiste en cuatro puntos, el primero es
pensar experiencias concretas que lleven a los estudiantes
a encontrarse consigo mismos para luego comprender su
presente, encontrando sentido a lo que vive, piensa, siente
y experimenta cotidianamente. Posteriormente, buscar
una praxis transformadora en la cual el estudiante tiene
su escenario de accion y compromiso en el que desarrolla
las dos experiencias anteriores, para finalizar, siendo
consciente de su trabajo sensible como ser humano, en
su vida y en su entorno.

22 | AQUIN@S



INTELIGENCIA ESPIRITUAL

PARA LA CONSTRUCCION DE CULTURAS DE PAZ

Podemos decir que el acto de
educar esta ligado al valor de la
responsabilidad, debido a que se
busca formar de manera intencional
a otro sujeto, por lo que implica,
la necesidad de ser un ejercicio
educativo consciente y declarado
(De Olivera, 2020). Esta declaracion
tacita de educar de manera integral,
en especial desde el marco de la
inteligencia espiritual, aterriza
en propuestas como la de Botero
et al. (2025), quienes presentan
una propuesta de inteligencia
espiritual que permita, por una
parte, aumentar la creatividad en la
solucion de conflictos relacionados
con el sentido de la vida en si
misma y por otra, abrir espacios de
autorreflexion, auto inspeccion y
observacion de la vida en la escuela
que puedan ser compartidos con los
demas.

Con estas dos estrategias
puntuales se esperaria “formar una
nueva generacion capaz de crear
ambientes sanos y reflexivos, donde
la convivencia (...) contribuya al
mantenimiento de la paz colectiva
y promueva la reconfiguracion del
tejido social” (p. 101). En otras
palabras, la IES, puede promover la
construccion creativa de consensos
y formas pacificas de resolver los
conflictos desde una integracion
con el curriculo de la catedra para
la paz que construy6 el MEN hace
unos afos.

Lo anterior coincide con Gomez
Villalba (2014), quien plantea que
la inteligencia espiritual no debe
entenderse como una competencia
curricular aislada del plan de
estudio, sino como un proceso
transversal orientado a desarrollar
la plenitud del ser, estimulando un
sentido espiritual y trascendental en
la vida de los estudiantes.

A T

- Sio

“q Ll

= 7L Q

AQUIN@S | 23



CONCLUSIONES

Entender la inteligencia espiritual como un puente de conexion entre el mundo de las ciencias y la espiritualidad,
permite la formacion integral de los estudiantes en tanto que se pueden desarrollar proyectos educativos en la escuela,
basados en la evidencia cientifica de la neuroeducacion que lleve a los estudiantes a explorar su mundo interior, un
mayor grado de conciencia de si mismo y de su propio sentido de la vida.

En este sentido formativo, las propuestas y reflexiones expuestas por Zohar y Marshall (2001), Torralba (2012)
y Vasquez Barragan (2018) contintian vigentes para el desarrollo integral de los estudiantes sobre todo cuando se
materializa en la escuela mediante el ejercicio de la interioridad, el silencio, la escucha activa, el sentido de la vida y las
acciones significativas que les permitira a los estudiantes generar acciones transformadoras personales y comunitarias.

La inteligencia espiritual debe hacerse visible en la escuela mediante herramientas que promuevan la mediacion,
resolucion de conflictos y paz (Botero et al., 2025). No basta con una asignatura especifica, sino con proyectos
transversales que fomenten diversas inteligencias y el desarrollo integral de los estudiantes.

REFERENCIAS

Alves de Oliveira, J. (s.f.). El acto de educar, el
contexto y lo inédito viable. Voces de la educacion,
numero especial (Voces de la educacion), 104-122.

Bonilla Morales, J., Garcia Garzon., Y., y Pefiaranda
Quintana, M. (2024). Incidencia de la inteligencia
espiritual en la educacion religiosa escolar desde el
ambito colombiano. CAURIENSIA, XIX (Revista Anual
De Ciencias Eclesiasticas), 19-42.

Botero Martinez, J. L., Ruiz Hernandez, F. J., Pérez
Vargas, J. J., y Moncada Guzman, C. J. (s.f.). Aportes
de la inteligencia espiritual a la educacion para la paz en
Colombia. Guillermo de Ockham, 23(Universidad San
Buenaventura), 87-104.

De la Maza, L. (2015). Sobre el espiritu en Hegel y
Edith Stein. Teologia y Vida, 271- 289.

Gamandé Villanueva, L. (2014.). Las inteligencias
multiples de Howard Gardner: Unidad piloto para
propuesta de cambio metodolégico. (Universidad de la
Rioja (UNIR)).

24 | AQUIN@S

Gomez Villalba, I. (2014). Educar la inteligencia
espiritual. Editorial Khaf.

Matthieu, R., y Singer, W. (2021). Cerebro y
meditacion. Didlogo entre el budismo y las neurociencias.
Kairos.

Solérzano Alava, W., Garcia Rodriguez, R., Mar
Cornelio, O., y Rodriguez Rodriguez, A. (2023). La
neuroeducacion en la formacion docente. Acontecer
Cientifico, 42 - 54.

Torralba, F. (2012). El cultivo de la inteligencia
espiritual. Delegacion Diocesana de Pastoral con Jovenes.

Vasquez Barragan, FSC, H. (2018). La inteligencia
espiritual y sus aportes a la educacion religiosa escolar.
78(Revista de la Universidad de La Salle), 219-243.

Waaljman, K. (2011). Espiritualidad: Formas,
fundamentos y métodos. Salamanca: Ediciones Sigueme.

Zohar, D., y Marshall, 1. (2001). Inteligencia
espiritual. Barcelona: Plaza & Janes Editores, S.A.



