
19AQUIN@S

Henry Alexander Cañón Rodríguez, Licenciado en Educación Básica con Énfasis en Ciencias Sociales, Magíster 
en Estudios Sociales. Universidad del Rosario. Henrycanon87@hotmail.com

Cristian Jesús Pereira Blanco, Licenciado en Teología. Fundación universitaria San Alfonso. 
cristianpereira209@outlook.com

Spiritual intelligence in education: a bridge between neuroscience and spirituality

LA INTELIGENCIA ESPIRITUAL EN 
LA EDUCACIÓN: UN PUENTE ENTRE 
NEUROCIENCIAS Y ESPIRITUALIDAD

RESUMEN

El presente artículo propone una reflexión sobre 
la inteligencia espiritual como una capacidad que 
otorga sentido a la vida y a los valores profundos de la 
existencia humana, más allá del aspecto cognitivo. A 
partir de los planteamientos de Gardner, Zohar, Marshall 
y Torralba, se explora cómo esta forma de inteligencia 
tiene un fundamento neurocientífico importante para 
ser considerado en el desarrollo integral de niños y 
adolescentes en contextos escolares. Se argumenta que su 
inclusión en la escuela funciona como puente de conexión 
específicamente entre la neuroeducación y la espiritualidad, 
permitiendo no solo desarrollar una sensibilidad hacia lo 
trascendente, sino fortaleciendo las habilidades integrales 
y para la construcción de paz. 

Palabras clave: Inteligencia espiritual, educación 
integral, neurociencia, neuroeducación, espiritualidad, 
inteligencia. 

ABSTRACT

This article offers a reflection on spiritual intelligence as 
a capacity that provides meaning to life and to the deeper 
values of human existence, beyond the strictly cognitive 
dimension. Drawing on the contributions of Gardner, 
Zohar, Marshall, and Torralba, it examines how this form 
of intelligence has a significant neuroscientific foundation 
that warrants consideration in the integral development 
of children and adolescents within school contexts. It 
is argued that its inclusion in education functions as a 
bridge between neuroeducation and spirituality, fostering 
not only a heightened sensitivity to the transcendent but 
also strengthening holistic skills and the promotion of 
peacebuilding.

Key words: Spiritual intelligence, integral education, 
neuroscience, neuroeducation, spirituality, intelligence.



20 AQUIN@S

INTRODUCCIÓN

Existe un puente interesante 
que conecta dos escenarios 
tradicionales y aparentemente 

opuestos: el de la ciencia y el de lo 
espiritual. Este puente se construye 
desde los aportes que ha venido 
realizando la neurociencia, en 
especial la neuroeducación, que es 
la encargada de investigar sobre las 
formas en que mejor aprende el ser 
humano, cómo funciona su cerebro 
y se potencian las inteligencias y los 
aprendizajes. 

A finales del siglo XX, la 
neurociencia descubrió que existe 
un “punto divino” en el cerebro 
humano, ubicado en medio de las 
conexiones neurales de los lóbulos 
temporales del cerebro (Matthieu y 
Singer, 2021), la evidencia científica 
ha demostrado que cuando las 
personas se encuentran meditando, 
orando o en  contemplación,  se 
activan áreas cerebrales y redes 
neurales que potencian y amplían 
la construcción del sentido de 
existencia humana, propios de lo 
que se conoce como inteligencia 
espiritual. 

En este marco, proponemos 
entender la inteligencia espiritual 
como un puente que se extiende desde 
el campo del espíritu y lo espiritual 
hasta el campo de las neurociencias, 
en específico la neuroeducación, 
que busca establecer y desarrollar 
novedosas formas de enseñar que 
sean coherentes con el progreso del 
cerebro (Solórzano et al., 2023).

Siguiendo la analogía del puente 
para referirnos al concepto de 
inteligencia espiritual, se expondrán 
pensamientos de algunos autores 
que permitirán comprender una 
de las orillas de la conexión: la 
relación que existe entre Espíritu y 
espiritualidad. 



21AQUIN@S

Para Hegel la palabra “espíritu” o “Geist” se enmarca 
en la comprensión de las facultades del ser humano, tales 
como: inteligencia, voluntad, conciencia, autoconciencia 
y el aspecto anímico como lo son los sentimientos. Pero 
en palabras de Edith Stein, este espíritu se comprende 
desde tres perspectivas que son: intellectus, mens y 
spiritus. El primero como la capacidad de conocer 
y razonar, Mens; entendida como el trabajo de las 
facultades de la inteligencia y la voluntad del ser humano 
y Spiritus; que se expresa como aquello que se refiere 
al alma y que permite que el cuerpo tenga existencia en 
sí mismo. 

A diferencia de Hegel, para Stein el espíritu implica 
el desarrollo de la interioridad y apertura hacia lo 
trascendente (De la Maza, 2015), que se alinea más con 

ESPÍRITU Y ESPIRITUALIDAD

En 1983, Howard Gardner publica La estructura 
de la mente: una teoría de las inteligencias múltiples, 
una crítica frontal a la visión tradicional de entender la 
inteligencia como una forma unívoca de competencia 
cognitiva basadas en la medición del coeficiente 
intelectual que surgió a finales del siglo XIX. 

Gardner (2001), afirmó que era “necesario decir, de 
una vez por todas, que no existe una sola lista irrefutable 
y aceptada en forma universal de las inteligencias 
humanas” (p. 60) y propuso ocho diferentes tipos de 
inteligencias (Gómez Villalba, 2014), entendidas como 
capacidades más o menos independientes con el fin de 
resolver problemas y crear productos valiosos.    

Sin embargo, aunque Gardner no menciona ni se 
compromete con el desarrollo de una teoría de una 
inteligencia espiritual (Gamandé Villanueva, 2014), 
varios autores, como Danah Zohar e Ian Marshall 
(2001), y Gómez Villalba (2014), han expuesto que si 
bien, el coeficiente de inteligencia, que se encarga de 
la resolución de problemas lógicos o estratégicos, la 
inteligencia emocional que enfatiza en la conciencia 
de los sentimientos propios y del otro y mueve al ser 
humano a expresar empatía y compasión, actúan de 
manera relacionada, existe un tercer tipo de pensamiento 
denominado inteligencia espiritual (IES) que integra 
los dos anteriores y radica su campo de acción en 
la resolución de las problemáticas concerniente al 
significado y a los valores en la vida humana, ampliando 

SUSTENTO NEUROCIENTÍFICO 
DE LA INTELIGENCIA ESPIRITUAL

la expresión del pneuma o el hálito de vida que permite 
al ser humano alcanzar y desarrollar una espiritualidad, 
entendida en las distintas tradiciones espirituales 
como: emanación del Uno, creación de Dios toda 
bondad, aceptación de la gracia, asimilación del amor, 
camino hacia la iluminación o liberación definitiva. 
Las tradiciones bíblicas hablan de ella afirmando que 
el ser humano ha sido creado a imagen de Dios para 
conformarse gradualmente con él (Waaljman 2011, p.11). 

Sin embargo, a finales del siglo XX, la espiritualidad 
fue analizada desde las neurociencias para comprender 
la estrecha relación entre cerebro, y búsqueda de sentido 
de la existencia y algunos de sus resultados hicieron eco 
en el mundo académico.  

el campo de acción de la persona a panoramas más 
complejos y reflexivos. 

Adicionalmente, la evidencia científica que existe 
de la IES se basa en pruebas de encefalogramas (EEG) 
que demuestran que las personas que practican la 
espiritualidad por medio de la meditación profunda, 
silencio y meditación les permitió modificar su propio 
metabolismo, la corriente sanguínea y ondas alfa que 
son las que se producen en estado de calma prolongada 
(Zohar & Marshall, 2001, p. 68). 

En conclusión, si esta forma de pensamiento 
e inteligencia espiritual es tenida en cuenta en el 
desarrollo integral de las personas, es necesario 
plantear que la escuela, está invitada a explorar la 
dimensión trascendente en sus estudiantes, sin caer en 
reduccionismos curriculares o proselitismos religiosos 
en las aulas de clases. En este sentido, Gómez Villalba 
(2014) plantea que “una verdadera educación integral 
debería tratar la espiritualidad, no como un apéndice de 
la experiencia humana, o como un añadido sino de forma 
transversal e interdisciplinar” (p. 31).

Por consiguiente, se abordarán a continuación algunas 
referencias educativas que pueden aplicarse en contextos 
escolares para promover la inteligencia espiritual en las 
escuelas.



22 AQUIN@S

Las preguntas existenciales como: ¿quién soy?, 
¿para dónde voy?, ¿cuál es el sentido de la vida?, ¿para 
qué existe todo?, ¿por qué existe Dios?, entre otras, 
siguen estando presentes en la vida de las personas y en 
los contextos escolares. Por esta razón, autores como 
Torralba (2012) proponen las siguientes experiencias para 
fomentar la vida espiritual en los estudiantes: la práctica 
de la soledad, el gusto por el silencio, la contemplación 
estética, la práctica de la meditación, el diálogo socrático 
e incluso el ejercicio físico son formas de desarrollar la 
espiritualidad (p. 3).                               

Con respecto al gusto por el silencio, ha de procurarse 
en todos los espacios de formación de la escuela, ya 
que el silencio no es solo la ausencia de ruido, sino 
también, la disposición del cuerpo y de los sentidos a la 
escucha atenta del interlocutor y permitir la apertura a la 
contemplación. Es decir, fijar la mirada, y junto a ella sus 
sentidos y conciencia activa para, admirar las pequeñas 
cosas que ocultan los grandes fenómenos del entorno y 
educar en la reflexión crítica y creativa de los estudiantes. 

Frente al deleite musical, Torralba (2012) afirma que 
“la atenta escucha de la música afecta a los niveles más 
profundos del ser y cataliza la vida espiritual” (p. 13). 
Por consiguiente, el buen desarrollo de la capacidad de 
escuchar y en la práctica asidua de la soledad permite 
que el estudiante pueda “sumergirse en ese estado de 
vida tan necesario para el equilibrio entre exterioridad e 

interioridad” (p. 4). Explorar esta relación entre silencio 
y aprendizaje desde el aspecto neurocientífico, puede 
ayudar a comprender cómo se fortalecen los procesos 
de aprendizaje, y la comprensión y relectura de los 
fenómenos sociales. 

Siguiendo la reflexión anterior, Vásquez Barragán 
(2018) propone una pedagogía de la inteligencia 
espiritual en las escuelas que llegue a ser transversal 
al currículo sin caer en meras actividades didácticas 
aisladas. Dicha propuesta pedagógica busca que los 
estudiantes, se encuentren consigo mismos, con los otros, 
con su mundo, con su entorno y con su experiencia de fe, 
que los lleven a reconocer lo esencial de la vida y de cada 
una de esas prácticas, resignificándolas y convirtiéndolas 
en una oportunidad de aprendizaje con sentido para la 
vida. (Vásquez Barragán, 2018, p. 235). 

Su propuesta consiste en cuatro puntos, el primero es 
pensar experiencias concretas que lleven a los estudiantes 
a encontrarse consigo mismos para luego comprender su 
presente, encontrando sentido a lo que vive, piensa, siente 
y experimenta cotidianamente. Posteriormente, buscar 
una praxis transformadora en la cual el estudiante tiene 
su escenario de acción y compromiso en el que desarrolla 
las dos experiencias anteriores, para finalizar, siendo 
consciente de su trabajo sensible como ser humano, en 
su vida y en su entorno. 

APLICACIONES EDUCATIVAS DE LA IES 
EN CONTEXTOS ESCOLARES



23AQUIN@S

Podemos decir que el acto de 
educar está ligado al valor de la 
responsabilidad, debido a que se 
busca formar de manera intencional 
a otro sujeto, por lo que implica, 
la necesidad de ser un ejercicio 
educativo consciente y declarado 
(De Olivera, 2020). Esta declaración 
tácita de educar de manera integral, 
en especial desde el marco de la 
inteligencia espiritual, aterriza 
en propuestas como la de Botero 
et al. (2025), quienes presentan 
una propuesta de inteligencia 
espiritual que permita, por una 
parte, aumentar la creatividad en la 
solución de conflictos relacionados 
con el sentido de la vida en sí 
misma y por otra, abrir espacios de 
autorreflexión, auto inspección y 
observación de la vida en la escuela 
que puedan ser compartidos con los 
demás. 

Con estas dos estrategias 
puntuales se esperaría “formar una 
nueva generación capaz de crear 
ambientes sanos y reflexivos, donde 
la convivencia (...) contribuya al 
mantenimiento de la paz colectiva 
y promueva la reconfiguración del 
tejido social” (p. 101). En otras 
palabras, la IES, puede promover la 
construcción creativa de consensos 
y formas pacíficas de resolver los 
conflictos desde una integración 
con el currículo de la cátedra para 
la paz que construyó el MEN hace 
unos años. 

Lo anterior coincide con Gómez 
Villalba (2014), quien plantea que 
la inteligencia espiritual no debe 
entenderse como una competencia 
curricular aislada del plan de 
estudio, sino como un proceso 
transversal orientado a desarrollar 
la plenitud del ser, estimulando un 
sentido espiritual y trascendental en 
la vida de los estudiantes.

INTELIGENCIA ESPIRITUAL 
PARA LA CONSTRUCCIÓN DE CULTURAS DE PAZ



24 AQUIN@S

CONCLUSIONES

Entender la inteligencia espiritual como un puente de conexión entre el mundo de las ciencias y la espiritualidad, 
permite la formación integral de los estudiantes en tanto que se pueden desarrollar proyectos educativos en la escuela, 
basados en la evidencia científica de la neuroeducación que lleve a los estudiantes a explorar su mundo interior, un 
mayor grado de conciencia de sí mismo y de su propio sentido de la vida.  

En este sentido formativo, las propuestas y reflexiones expuestas por Zohar y Marshall (2001), Torralba (2012) 
y Vásquez Barragán (2018) continúan vigentes para el desarrollo integral de los estudiantes sobre todo cuando se 
materializa en la escuela mediante el ejercicio de la interioridad, el silencio, la escucha activa, el sentido de la vida y las 
acciones significativas que les permitirá a los estudiantes generar acciones transformadoras personales y comunitarias. 

La inteligencia espiritual debe hacerse visible en la escuela mediante herramientas que promuevan la mediación, 
resolución de conflictos y paz (Botero et al., 2025). No basta con una asignatura específica, sino con proyectos 
transversales que fomenten diversas inteligencias y el desarrollo integral de los estudiantes.

Alves de Oliveira, J. (s.f.). El acto de educar, el 
contexto y lo inédito viable. Voces de la educación, 
número especial (Voces de la educación), 104-122.

Bonilla Morales, J., García Garzón., Y., y Peñaranda 
Quintana, M. (2024). Incidencia de la inteligencia 
espiritual en la educación religiosa escolar desde el 
ámbito colombiano. CAURIENSIA, XIX (Revista Anual 
De Ciencias Eclesiásticas), 19–42.

Botero Martínez, J. L., Ruiz Hernández, F. J., Pérez 
Vargas, J. J., y Moncada Guzmán, C. J. (s.f.). Aportes 
de la inteligencia espiritual a la educación para la paz en 
Colombia. Guillermo de Ockham, 23(Universidad San 
Buenaventura), 87-104.

De la Maza, L. (2015). Sobre el espíritu en Hegel y 
Edith Stein. Teología y Vida, 271- 289.

Gamandé Villanueva, L. (2014.). Las inteligencias 
múltiples de Howard Gardner: Unidad piloto para 
propuesta de cambio metodológico. (Universidad de la 
Rioja (UNIR)).

REFERENCIAS

Gómez Villalba, I. (2014). Educar la inteligencia 
espiritual. Editorial Khaf.

Matthieu, R., y Singer, W. (2021). Cerebro y 
meditación. Diálogo entre el budismo y las neurociencias. 
Kairos.

Solórzano Álava, W., García Rodríguez, R., Mar 
Cornelio, O., y Rodríguez Rodríguez, A. (2023). La 
neuroeducación en la formación docente. Acontecer 
Científico, 42 - 54.

Torralba, F. (2012). El cultivo de la inteligencia 
espiritual. Delegación Diocesana de Pastoral con Jóvenes.

Vásquez Barragán, FSC, H. (2018). La inteligencia 
espiritual y sus aportes a la educación religiosa escolar. 
78(Revista de la Universidad de La Salle), 219-243.

Waaljman, K. (2011). Espiritualidad: Formas, 
fundamentos y métodos. Salamanca: Ediciones Sígueme.

Zohar, D., y Marshall, I. (2001). Inteligencia 
espiritual. Barcelona: Plaza & Janes Editores, S.A.


