
El problema teologal de las realidades de sentido. Un análisis al
paradigma transhumanista y tecnocientífico*

The theological problem of the realities of meaning: an analysis of the transhumanism and
techno-scientific paradigm

Nelson Mafla Terán 1 Juan Esteban Santamaría2

1 Pontificia Universidad Javeriana. Correo: nelson.mafla@javeriana.edu.co. 0000-0002-5747-4464.
2 Pontificia Universidad Javeriana. Correo: juan-santamaria@javeriana.edu.co. 0000-0002-4632-4700.

Citar como:
Mafla Terán, N., & Santamaría, J. E. (2026). El problema teologal de las realidades de sentido. Un análisis
al paradigma transhumanista y tecnocientífico. Albertus Magnus, 17(1), 96-108.

https://doi.org/10.15332/25005413.11754

Recibido: 17/09/2025
Aceptado: 03/12/2025

Resumen
El problema teologal de las realidades de sentido indaga en la capacidad de religación del ser humano con
aquello que le otorga significado a su existencia. El paradigma transhumano y tecnocientífico dota de esperanza
y posibilidad este ámbito al prometer y concretar la superación de su límite biológico, haciéndolo más longevo
y más inteligente por modificación biológica, corporal, artificial y técnica. Con esto, el artículo propone un
análisis antropológico y teológico a la tensión que existe entre el ámbito humano y transhumano. A modo de
conclusión, se señala el influjo de la tecnociencia en la configuración teologal de la persona, y cómo allí existe
un criterio de análisis interdisciplinar por parte de la teología para resignificar su sentido humano y espiritual
en medio del desarrollo técnico y científico actual.
Palabras clave:
realidad de sentido, antropología teológica, espiritualidad, transhumanismo, inteligencia artificial.

∗Artículo de reflexión.

96

mailto:nelson.mafla@javeriana.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-5747-4464
mailto:juan-santamaria@javeriana.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-4632-4700
https://doi.org/10.15332/25005413.11754


Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Abstract
The theological problem of the realities of meaning explores the human being’s capacity for connection
with provides meaning to his or her existence. The transhuman and techno-scientific paradigm provides this
realm with hope and possibility by promising and realizing the overcoming of its biological limits, making
it longer-lived and smarter through biological, bodily, artificial, and technical modification. Therefore, this
article proposes an anthropological and theological analysis of the tension that exists between the human and
transhuman realms. In conclusion, it highlights the influence of technoscience on the theological configuration
of the person, and how there exists a criterion for interdisciplinary analysis by theology to redefine its human
and spiritual meaning amid current technical and scientific development.
Keywords:
realities of meaning, theological anthropology, spirituality, transhumanism, artificial intelligence.

Introducción

El problema teologal de las realidades de sentido plantea una cuestión fundamental para la teología
contemporánea: ¿cómo se comprende la búsqueda de sentido en un mundo caracterizado por la pluralidad de
visiones, la fragmentación cultural y la influencia creciente de la tecnociencia? Esta problemática remite a la
dimensión subjetiva del ser humano en cuanto ser que busca sentido, al tiempo que también a la dimensión
objetiva de las estructuras que configuran el horizonte de sentido en el que vive. Pues, “el ser humano aparece
en una constante tensión entre lo interior y lo exterior, entre la seguridad que supone el poseer y la libertad
que exige el ser, entre las exigencias de coherencia formal y la autenticidad de la incertidumbre” (Torres,
González y Mafla, 2019, pp. 158-159).

En la teología contemporánea, varios autores han reflexionado sobre la naturaleza y la construcción de
sentido. Rahner (1967), al hacerlo desde la perspectiva del “oyente de la palabra”, comprende a la persona
como un ser abierto a la trascendencia desde su experiencia de fe cristiana. Tillich (2012) desarrolla la idea
de la correlación como método teológico que responde a las preguntas existenciales de la vida humana. En
América Latina, Gutiérrez (2017), Boff (2006), Sobrino (2001) y Ellacuría (2000a) plantean la relación de
sentido entre fe y praxis liberadora, enfatizando en la centralidad de la opción por los pobres como horizonte
de significación y realización eclesial, histórico y vital.

Unido a lo anterior, también se comprende esta búsqueda en la actualidad de la mística cristiana. Para
Panikkar (2015), Melloni (2007) y D’Ors (2025), es el criterio antropológico, lingüístico, simbólico y trascendente
de la experiencia contemplativa el que da cuenta de esta búsqueda como dimensión integral de la persona
(Panikkar, 2015, pp. 229-251). En su base, es un entramado existencial que se configura como lugar de
revelación de la sabiduría divina desde la dimensión consciente de la persona a la luz de su experiencia de
fe (Melloni, 2007, pp. 107-127). En donde la vivencia en el relato de Dios es lugar de posibilidad de quien
configura un sentido trascendente, mediado por el peregrinaje y el vaciamiento personal en la narrativa
histórica de la vida (D’Ors, 2025, pp. 93-95). Ese vaciamiento o kénosis se asume “como camino para la unión
en Dios que ve en el liberarse de todas las cosas y del ego el primer y más necesario paso para abrirse a la
presencia de Dios” (González, Mafla y Torres, 2018, p. 576).

El avance de la tecnociencia, representando en la inteligencia artificial (IA) o el internet de las cosas
(IdC) (Khodadadi, Dastjerdi y Buyya, 2016, pp. 3-8), así como a través de paradigmas filosóficos, culturales y
tecnológicos, como son el transhumanismo o el posthumanismo (Bostrom, 2005a, pp. 1-4), hoy también son
expresiones de las búsquedas de sentido en el ser humano (Velázquez, 2009, pp. 583-588). Son respuesta de la
evolución que la humanidad experimenta. Pero, a la vez, de su capacidad para crear su entorno y darle el
significado que se ajusta según sus propios intereses. Sean estos de tipo humano, social, político, económico,
cultural, técnico y/o religioso (Mitcham, 2019, pp. 26-29).

97



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

A modo de ubicación histórica sobre estas búsquedas de sentido, Mitcham (2019) indica que es el tránsito
que la humanidad hace entre dos eras axiales. La primera es aquella en la cual el ser humano configuró un
sentido antropológico, cultural, teológico y religioso de su existencia (Mitcham, 2019, pp. 24-25). La segunda,
fruto de la noción humanista allí presente, se articula entre la dimensión sistémica del entorno y la dimensión
tecno-humana situada en el ámbito de lo natural, lo artificial y lo artefactual (Mitcham, 2019, p. 31).

Con lo anterior, es a partir de la tensión que se intuye entre estas realidades de sentido mediadas por
lo humano y por el desarrollo tecnocientífico, representado en asuntos como la IA, el transhumanismo y el
posthumanismo (Bostrom, 2005b, pp. 8-11), como se indaga en el problema teologal aquí operante (Zubiri,
1988). Un problema que, apropiando el marco temporal en el que está ubicado el proceso evolutivo del ser
humano (Mitcham, 2019), señala cómo en esta segunda era axial el ser humano está comenzando a “reflexionar
sobre lo que significa vivir en un mundo configurado por la ingeniería” (p. 31). Al tiempo que es también un
problema en el cual esta configuración de sentido a nivel filosófico, técnico y material en clave antropotécnica
transforma el horizonte de representación humano y teológico.

El análisis al problema teologal identificado plantea una cuestión hermenéutica para la teología
contemporánea. Es una cuestión para resolver en clave interdisciplinar (Comisión Teológica Internacional,
2012, n.° 80-85). En primer lugar, porque es un reto reflexivo y práxico que quiere actualizar el quehacer
teológico en la dialéctica que impone el paradigma tecnocientífico (Zamora, 2023, p. 91). En segundo lugar,
porque busca comprender la matriz antropológica y cultural sobre la cual está sentada la base evolutiva de la
humanidad en esta segunda era axial (Mitcham, 2019). Y, en tercer lugar, porque se caracteriza el problema
teologal contenido en términos de configuración de la realidad según el imaginario teológico aquí subyacente
(Gil y Rodríguez, 2017, pp. 217-220), unido a las relaciones de dependencia tecnológica que está generando en
la sociedad (AN 104-107). Estas últimas, mediadas por un factor artificial cuya base ingenieril habla de un
tránsito entre lo humano y lo técnico (Rodríguez, 2019, pp. 107-109), y de un modo de habitar el mundo en
términos de sentido, relacionamiento y espiritualidad (Cevallos y Barrera, 2023, pp. 593-595).

Metodología
El criterio de este análisis teológico es hermenéutico, es decir, un modo sobre el cual se hace comprensión,

apropiación y expresión de una realidad a la luz del sentido de la fe cristiana; y que, según lo expuesto, implica
un análisis de sentido y a la verdad que representa teologalmente.

Sobre un principio antropológico, este análisis tiene base en la dimensión intelectiva-sentiente de la persona
(Ellacuría, 2007, pp. 332-333). A partir del criterio de religación como actitud humana con respecto a sí mismo,
su otro, su realidad y su ultimidad (Ellacuría, 2000a, pp. 39-46), se analiza este problema. Para Ellacuría
(2007), la inteligencia y la sensibilidad son factores psico-orgánicos por los cuales la persona aprehende su
realidad. Así pues, esta hermenéutica ocurre en la estructura de quienes interpretan, en donde su capacidad
cognitiva en forma estimúlica, afectiva, volitiva e intelectiva lleva a interpretar, recibir y comunicar el asunto
en cuestión (Ellacuría, 2007, pp. 324). Asunto que, en este caso, refiere a indagar y apropiar el sentido de la
existencia en disputa entre el plano de lo humano y lo transhumano.

La persona, en su inteligencia sentiente, es capaz de “enfrentarse con las cosas reales en tanto que reales”
(Ellacuría, 2000a, p. 208). Por esta habitud (Ellacuría, 2007, pp. 230-233), se constata su carácter operativo a
nivel psico-orgánico, a través del cual aprehende aquello que le rodea (Ellacuría, 2000b, pp. 205-211). Esta
inteligencia sentiente tiene tres ejes conexos entre sí. El primero implica “un estar en la realidad de las cosas

—y no meramente un estar ante la idea de las cosas o en el sentido de ellas—” (Ellacuría, 2000c, p. 208). Esto
es un “estar ‘real’ en la realidad de las cosas que, en su carácter activo de estar siendo, es todo lo contrario
a un estar cósico e inerte e implica un estar entre ellas, a través de sus mediaciones materiales y activas”
(p. 208). El segundo supone “el fundamental carácter ético de la inteligencia […] [a fin de] cargar sobre sí

98



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

con lo que son realmente las cosas y con lo que realmente exigen” (p. 208). El tercero es práxico en cuanto
“cumple con lo que es, incluso en su carácter de [conocedor] de la realidad y [de comprensión] de su sentido,
cuando toma a su cargo un hacer real” (p. 208).

El análisis al paradigma transhumanista y tecnocientífico, como problema teologal que configura realidades
de sentido, asume así este sustento metodológico. Según los ejes que define Ellacuría (2000c), en primer lugar
se comprende argumentativamente el significado de las realidades de sentido para la persona en términos
de religación. Es allí como acontece el “estar real en la realidad” circunscrito a este ámbito humano. En
segundo lugar, sucede el “carácter ético” de este análisis. Son señalados aquí los elementos que dan forma
al problema teologal en cuestión, en donde la reconfiguración antropológica que transita de lo humano a
lo transhumano establece desafíos necesarios de un análisis a este nivel. En tercer lugar, es propuesta una
implicación teológica de base antropológica y espiritual en confrontación al paradigma transhumanista y
tecnocientífico. Puntualmente, frente a la reconfiguración de sentido del ser humano a nivel corporal como
trascendente, en donde el imaginario religioso y divino es vigente no sin transformaciones mediadas por el
ámbito artificial y tecnológico.

Análisis y discusiones

Eje argumentativo. Voluntad de sentido: tensión entre lo humano y lo transhumano

En la antropología hay consenso sobre la búsqueda de sentido como actitud del ser humano. Tiene anclaje
en una estructura fundante: la voluntad de sentido (Frankl, 2022, pp. 127-129). Este elemento “constituye una
fuerza primaria, no una ‘racionalización secundaria’ de sus impulsos instintivos” (p. 127). Esto significa que
es “único y específico, en cuanto es uno mismo quien tiene que encontrarlo; [ya que] únicamente así logra el
hombre un significado que satisfaga su voluntad de sentido” (p. 127).

Ellacuría (2007) afirma que “la comprensión de sentido es una de las actividades de la inteligencia, sin la
que no da de sí todo lo que ella es y todo lo que el [ser humano] necesita de ella” (p. 207). Es una estructura
que define en su núcleo a la persona desde su estructura psico-orgánica, a partir de la cual hace “que el
hombre se enfrente consigo mismo y con las demás cosas, en tanto que cosas reales, que sólo por su esencial
respectividad con él pueden tener para este uno u otro sentido” (p. 207).

El ser humano está orientado hacia algo que, estando en su estructura intelectiva y sentiente, lo desplaza
de sí (Frankl, 2002, p. 21). Esta inclinación emerge como posibilidad que se ha de cumplir a la base del
imperativo pindárico (Postigo, 2019, pp. 3-4). Esto es, un imperativo “según el cual el hombre debe llegar a
ser lo que siempre ha sido” (Frankl, 2002, p. 21), y que, en términos de esta voluntad de sentido, habla de
religación a una realidad, la cual cumple una función de orientación en su vida histórica.

Al decir de Frankl (2002), es esta religación el suceso en el que la persona “apunta hacia algo o alguien,
hacia un sentido cuya plenitud hay que lograr o hacia un semejante con quien uno se encuentra” (p. 21).
Siendo posibilidad y constructo, aquella define esta realidad, de la cual deviene una praxis humana, ética
y trascendental en su realidad intramundana (Ellacuría, 2007, pp. 25-35). Es, así, una realidad en la que el
sujeto construye sus horizontes de sentido y se religa a ellos como criterio de significación de su existencia.
Así se constata que “la religación es lo que nos hace patente y actual la fundamentalidad de lo que es la
vida personal humana” (Ellacuría, 2000a, p. 51). Es decir, que “la religación nos sitúa en el orden de la
fundamentalidad, de lo fundamentado y del fundamento: qué es lo que fundamenta la vida humana, qué es lo
que hace que la vida tenga fundamento” (p. 51).

Las ideas de Frankl (2022) y Ellacuría a (2000) tienen concreción en la investigación de campo. Frankl
(2022) lo constata en los campos de concentración nazi. Allí observó cómo sus compañeros de cautiverio se
posicionaban ante el suplicio infringido por el nacismo alemán. Identificó las formas de quienes tenían una

99



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

realidad de sentido firme, y cómo a través de ellas lograron soportar con mayor determinación ese momento
de su vida (pp. 132-134). Para unos, su realidad de sentido era Dios; para otros, los amigos o su familia.

En documentaciones audiovisuales (Abad y Horne, 2018) e investigaciones realizadas en Colombia con
personas víctimas de violencias armadas también se constata este hecho (Comisión de la Verdad, 2022; Grupo
de Memoria Histórica, 2013). Son las personas religadas a una realidad de sentido, sea Dios, una religión, una
comunidad, una idea de vida, quienes demuestran capacidad de soporte emocional, resiliencia y posibilidad
para continuar su existencia ante estos hechos victimizantes (Comisión de la Verdad, 2022, pp. 88-101).

Un caso particular es el de un grupo de campesinos ateos desplazados forzadamente entre 1980 y 2010.
Fueron víctimas de grupos paramilitares, quienes asesinaron a sus familias, robaron sus fincas, y con ello su
dignidad y libertad. En su ateísmo, lograron sobreponerse a la adversidad a partir de su religación a una
realidad se sentido distinta a la divinidad. Para unos fue un hijo o un nieto; para otros fue un amigo, el anhelo
de estar vivos y de libertad y, para algunos más, el deseo de justicia (Mafla, 2017, p. 71).

En definitiva, haciendo alusión a las palabras de Nietzsche, Frankl (2022) señala que “quien tiene un por
qué para vivir, puede soportar casi cualquier cómo” (p. 132). El sentido, a partir de estos casos de referencia,
es un asunto que no se impone desde fuera ni se inventa de manera arbitraria. Más bien, es un continuo
descubrimiento de aquello que es paradigmático, a la par que es también un factor que brinda dirección a la
existencia personal.

Las realidades de sentido no son proyección subjetiva. Tampoco, sistemas abstractos de significación. Son
experiencias que configuran el mundo del sujeto y lo vinculan con una dimensión trascendente, sea de orden
personal, social y/o espiritual (Frankl, 2022, pp. 134-143). Según Ellacuría (2000), no se pretende demostrar
esta dimensión, más bien, quiere constatarse que por ella “no puede haber obligación sino en el supuesto
de una religación previa” (p. 50), y que, según estos casos, está mediada por experiencias que configuran la
significación de la existencia de la persona. Bien sea por razón de su voluntad, o por las circunstancias que le
obligan a determinar un modo de vivir y estar en su realidad.

En la instauración del paradigma transhumanista y tecnocientífico, para la persona sigue siendo fundante
la búsqueda de su sentido. Asuntos como la crisis de los metarrelatos, la creación de mundos digitales
(Ortiz y Espinosa-Rada, 2023, pp. 136-138) y el entramado informativo que configura nuevas democracias y
sociedades (Han, 2022, pp. 25-42) llevan hoy al sujeto a plantear esta voluntad en un escenario mediado por
la individualidad y en transformación ética a nivel biológico, humano y social (Cortina, 2002, pp. 86-89).

Al ser lógica de producción y configuración de mundo, en este paradigma se ofrecen dispositivos y promesas
para esta búsqueda en la superación del límite humano (Galparsoro, 2020, pp. 452-456). También, a través
de la hipermovilidad digital, junto a sus formas corporales y sociales de relacionamiento (Lipovetsky, 2016,
pp. 97-99). Asuntos como la IA, la antropotecnia, el transhumanismo y el posthumanismo son vehículos para
la voluntad de sentido sobre el criterio de singularidad tecnológica (Kurzweil, 2005). En tales casos, el deseo
de unificar la función humana y tecnológica hace que “one of the salient implications of the Singularity will be
a change in the nature of our ability to understand. We will become vastly smarter as we merge with our
technology” (Kurzweil, 2005, pp. 24).

Allí donde los artefactos prometen eficiencia, permanencia y superación de límites biológicos, hoy se
configura una antropología que está más allá de su límite biológico, según el paradigma transhumanista y
tecnocientífico; es allí en donde la posibilidad de superar este límite brinda un nuevo horizonte de significación.

Es un mecanismo que ofrece una configuración de sentido. El mejoramiento continuo y la disposición de
inmortalidad dan forma a una realidad en la cual la biotecnología permite crear formas humanas, y con ello,
políticas, sociales, económicas, culturales y religiosas en un entramado democrático que legitima el ámbito de
la modificación humana (Bugajska y Misseri, 2020, pp. 438-444), al tiempo que también lleva a crear modos

100



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

de relacionamiento que obligan a definir claves éticas y de interacción (pp. 433-438).

El paradigma transhumano y tecnocientífico hoy desmonta el límite de la muerte. “La inmortalidad ya
no es una promesa que sólo se podría alcanzar tras la muerte biológica del individuo” (Galparsoro, 2019,
p. 13). Es “el proyecto del posthumanismo más radical [que] expresa abiertamente la conveniencia de rebasar
la actual configuración de los humanos. [En donde] no parece, pues, preocuparle una eventual muerte del
hombre” (p. 14).

Los horizontes de sentido y religación que integran al ser humano hoy se debaten en esta tensión. La
posibilidad de superar el límite de la muerte, proyectada en la mejora corporal a nivel de longevidad, inteligencia
y bienestar, define esta voluntad. A nivel humano, son las experiencias fundantes las que le llevan a definir
un modo de ser y de existir (Torres, González y Mafla, 2025). Sin embargo, es a nivel transhumano como
estas esperanzas revierten el sentido de la vida, generando con ello espectros en los cuales la libertad y la
autonomía humanas están en riesgo ante el determinismo tecnológico subyacente (Cortina, 2024, pp. 111-112).

Eje ético. Dimensión teologal del sentido humano: entre humanismo y artificialidad

Al constatar la voluntad humana para crear realidades de sentido (Frankl, 2002, 2022; Ellacuría, 2000 b),
existe la inquietud sobre si esta capacidad también acontece en medio del paradigma transhumanista y
tecnocientífico. La pregunta es: ¿por qué este paradigma no puede ser realidad de sentido que religue al sujeto
y le otorgue significado a su existencia desde las promesas que brinda como orientativas para su vida?

El ser humano se religa a realidades de sentido, sean estas de orden humano, religioso, agnóstico o ateo
(Zubiri, 1988, pp. 371-372). Para Mafla (2025), “la religión no es un asunto de intelecto” (p. 25). Si bien se
puede argumentar en clave racional, esta “no se agota en la adquisición de un conocimiento ignorado por el
fiel; su verdadero rol o función está en darle a este el poder para enfrentar la adversidad” (p. 25) o el sentido
de su vida.

No todo constructo cultural o técnico es realidad de sentido. Ahora bien, ante su posibilidad manifiesta,
este paradigma y la reconfiguración que ofrece a nivel biológico, relacional, corporal y trascendental, se sitúa
aquí un problema teologal. Problema que es “un momento constitutivo de la realidad humana” (Zubiri, 1988,
p. 372) que se expresa en la posible voluntad de religación y de trascendencia a sus promesas.

El ámbito teologal es “estricta dimensión humana, accesible a un análisis inmediato” (p. 372). Es el lugar
de la religación como forma de apropiación, enfrentamiento y creación de realidad. Lo “teologal no significa
teológico. Significa que es una dimensión humana que envuelve formal y constitutivamente el problema de la
realidad divina, del Theos” (p. 12). Es dinamismo de fe que refiere al imaginario divino y religioso, y a su
modo de representación en las acciones de cada persona (p. 382).

Al considerar las transformaciones antropológicas que genera este paradigma, aquí se intuye una expresión
del ámbito teologal. Mejoramiento, inmortalidad y bienestar, sobre la base de la eugenesia y la biotecnología
(Rodríguez, 2024, pp. 4-5), advierten de una nueva corporalidad creada por el ser humano, en donde surgen
a la par surgen imaginarios en los cuales se establecen formas de religación en los que opera un interés
trascendente.

La religación es el modo de enfrentar lo real por parte de la persona. Está ubicado en “la versión al
problema de Dios” (Zubiri, 1988, p. 108). O sea, en la tendencia del ser humano a establecer un vínculo con
esta entidad, la cual “no designa ninguna idea concreta de Dios (ni la cristiana ni ninguna otra), ni siquiera
significa ‘realidad’ divina, [pero en la que] Dios significa tan sólo el ámbito de la ultimidad de lo real” (p. 372).
Esto es, el fin que representa, y en el que “el problema de Dios, en tanto que problema, no es un problema
cualquiera, arbitrariamente planteado por la curiosidad humana, sino que es la realidad humana misma en
su constitutivo problematismo” (p. 372); y que, según la tensión identificada, está en el plano religante del

101



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

sentido transhumano.

La esperanza tecnocientífica es así objeto de análisis teologal. En cuatro perspectivas, a saber: a) profundidad
de sentido, b) resiliencia, c) funcionalidad y d) trascendencia, son propuestos distintos argumentos que
comprenden el ámbito teologal operante, y también las tensiones que se establecen entre esta dimensión
humana y la forma que busca adquirir de acuerdo con el interés tecnocientífico de mejoramiento humano e
inmortalidad.

La primera perspectiva refiere a la profundidad de sentido. El transhumanismo y la tecnociencia, al ser
promesa de superación del límite humano, no parecen responder al todo que implica vivir. En Frankl (2022) y
Ellacuría (2000 b), es un constructo personal, mediado por factores que rodean la existencia y la capacidad
religante como condición de posibilidad para crear un modo de vida. Así, se constata que la religación “es lo
que nos hace patente y actual la fundamentalidad de lo que es la vida personal humana” (Ellacuría, 2000 c,
p. 51).

La voluntad de sentido no es un impulso técnico. Es orientación humana y espiritual. El sujeto, al estar
religado con distintos ámbitos (Dios, iglesia, familia, entorno), descubre allí posibilidades de interioridad y
exterioridad. Más aun, vínculo trascendente y de vaciamiento en el itinerario vital y espiritual que allí subyace
(D’Ors, 2021, p. 406). Contrario a ello, si bien el transhumanismo es promesa y concreción de mejora corporal
por apoyo tecnológico, mantiene un carácter antropocéntrico (Gil y Rodríguez, 2017, p. 218). Este aspecto
faculta el sentido de religación, solo que desde “la autoridad y la capacidad de auto-mejora, auto-trascendencia
y auto-redención” (p. 218).

La segunda perspectiva apela a la dialéctica de este paradigma frente a la capacidad resiliente del sujeto.
La oferta transhumanista busca simularla a través de mecanismos como la IA (AN 60-62). Los procesos de
resiliencia involucran la totalidad de la persona. A pesar de suceder por factores condicionantes que se imponen,
allí acontece un ámbito de religación a propósito del fundamento de vida contenido y las posibilidades de
significado que pueden tener situaciones como el duelo, el dolor, el sufrimiento y la victimización.

En los casos expuestos en Frankl (2022) y en el marco de las violencias armadas que ocurren en Colombia
(Comisión de la Verdad, 2022; Grupo de Memoria Histórica, 2013), las voces de quienes viven estas situaciones
constatan recursos humanos, sociales, psicológicos, espirituales y racionales para sobreponerse a esta situación.
La promesa tecnocientífica y transhumanista está en un lugar opuesto. Para el Dicasterio para la Doctrina
de la Fe y el Dicasterio para la Cultura y la Educación, “ninguna aplicación de la IA es capaz de sentir de
verdad empatía” (AN 61). En complemento, Biscaia (2021) indica que controlar emociones “por parte de una
IA quizá no plantee tanta dificultad teórica (sí desde luego técnica) [sin embargo] abre un abismo bioético
(más bien neuroético) si nos asomamos a las posibles consecuencias bio-psico-sociales de una manipulación de
estas características” (p. 116).

La IA puede simular emociones de forma algorítmica. Sin embargo, “las emociones no se pueden reducir a
expresiones faciales o frases generadas en respuesta a las peticiones del usuario” (AN 61). Así pues, más allá
de su capacidad lingüística y su antropomorfización (Biscaia, 2021, pp. 123-124), la IA no compensa estos
procesos.

La tercera perspectiva es a nivel funcional. Este paradigma crea dispositivos, cuerpos y narrativas que
extienden la vida del sujeto. A pesar de los resultados de esta continua mejora (Kurzweil, 2005), están
disociados de una voluntad de sentido que opta por la vida humana. En particular, porque esta antropotecnia
refiere, más bien, a un sistema útil u óptimo.

El desarrollo de IA da cuenta de la eficiencia tecnocientífica para reconocer, simular, manipular y sentir
emociones simuladamente (Biscaia, 2021, pp. 120-133). Aquellas también son recursos que reemplazan procesos
humanos o que suponen su interacción, en donde, si bien son un factor de desarrollo (CELAM, 2025, p. 53;

102



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Francisco, 2024, p. 2), también lo son de dependencia (AN 81, 104-107). En el intersticio que hay entre el
transhumanismo y la persona, esta funcionalidad trastorna la naturaleza humana. O sea, su voluntad de
sentido, dejando a merced del ámbito artificial la resolución de sus asuntos, así como también procesos de
reflexión, análisis y profundidad sobre su impacto.

La cuarta perspectiva alude al dinamismo trascendente de la persona. El ser humano establece religación
con el transhumanismo. Es así una propuesta que, junto a otras “nuevas narrativas digitales no son sino
(re)actualizaciones de promesas mesiánicas y escatológicas disfrazadas con ropajes tecnológicos y futuristas
que no esconden su propósito de permitir al ser humano alcanzar la trascendencia en un nuevo mundo” (Gil y
Rodríguez, 2017, p. 218).

Siendo realidad religante, su apertura al misterio y al Otro no es igual. Es “al misterio de su complejidad,
donde los programadores vendrían a ser como magos, poseedores de un conocimiento arcano inaccesible a la
mayoría” (Gil y Rodríguez, 2017, p. 217), cuyas promesas son base teológica de una “metáfora de Dios que
crece fuera del control humano y tiene un espacio diferente como mundo en sí mismo” (Gil y Rodríguez, 2017,
p. 217).

De ahí que la superación del límite biológico del ser humano da cuenta del problema operante. Mediada por
la posibilidad técnica, estas promesas buscan ser legítimas a nivel humano. Más allá de si cumple con cánones
rituales, lingüísticos, simbólicos y sociales de tradiciones religiosas y espirituales humanas, es experiencia de
religación y forma religiosa. Representada en procesos de mejoramiento humano, inmortalidad, longevidad y
bienestar, configura imaginarios divinos, prácticas y ritualidades ancladas en la esperanza de quienes quieren
materializar esta promesa en la existencia personal y a nivel general en la sociedad.

Es así como se constata el dinamismo teologal en cuestión. Por una parte, ya que la religación operante
crea imaginarios de esperanza fundados en un principio de fe mediado por el carácter univocista del desarrollo
tecnocientífico. Por otra parte, porque este principio de fe deviene en prácticas que asumen un sentido religioso
al definir formas y concepciones de lo trascendente, ya no en un plano intramundano desde la voluntad de
sentido, sino desde el plano técnico y artefactual que propicia la extensión y/o la simulación de la vida humana
para su efectividad y operatividad de manera artificial.

Eje práxico: horizonte de posibilidad teológica. Implicación antropológica y espiritual

El problema teologal de las realidades de sentido da cuenta de la capacidad humana de religación. Ellacuría
(2000 b) lo señala como el lugar de la obligatoriedad de la realidad religante. De un lado, porque “no estamos
ante un proceso demostrativo, sino en el desarrollo de lo que inicialmente es una aprehensión simple” (p. 48).
Del otro, ya que en la significación operante entre el sujeto y aquello con lo cual está religado, se define un
modo de relación.

La tensión expuesta acerca del tránsito que ocurre en la dimensión religante del ser humano hacia realidades
de sentido como el paradigma transhumano y tecnocientífico son veraces (Mafla, 2025, pp. 23-26). Bien afirma
Ellacuría (2000 c) que esto no es objeto de demostración. Sin embargo, en esta aprehensión simple se constata la
promesa que ofrece este paradigma, su recepción y la creación de imaginarios, lenguajes y símbolos mesiánicos
y salvíficos que, a modo de ejemplo, se proyectan de forma ficticia y real en el cine y otras transmedias
digitales (Roldán, 2025, pp. 159-168), comprobando este ámbito de religación.

Mafla (2023) afirma, en virtud del efecto que este paradigma genera, “la consecución de una sociedad
que controla las dinámicas de la evolución biológica” (p. 115). Esto último, ya que “el transhumanismo es
un proyecto humano de gran envergadura y en proceso de realización irrefrenable. Pues está enraizado en la
dinámica más poderosa e irrefrenable con la que cuenta el ser humano: el deseo” (p. 122). Sobre la base de la
dimensión religante y teologal que aquí opera, al ser un modo de ultimidad para el ser humano en donde está
situado lo fundante y lo fundamental de su existencia, se puede establecer una implicación teológica.

103



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

El punto de partida es reconocer el lugar que ocupa el ámbito religioso en medio de este paradigma. Al
constatar un desplazamiento del dinamismo de religación humano hacia las promesas transhumanistas, a la
par que hacia los atributos de omnisciencia, omnipotencia, omnibenevolencia y omnipresencia, en tanto deseo
humano de retorno al ‘Edén’ y posesión de su matriz divina (Heylighen, 2015, pp. 254-255), urge resignificar
su rol. Mafla (2023) señala que “la religión sigue consolidando la existencia del ser humano en su relación con
lo trascendente, sigue determinando la vida de las personas en lo político, lo económico y lo social” (p. 125).
En clave colectiva o personal, da lugar a la significación de la existencia. Sea en prácticas rituales, simbologías,
cosmogonías, mitos y/o narrativas, es la matriz en la cual el ser humano define su modo de estar en el mundo
y la configuración de su entorno.

“La teología se halla fundada en la dimensión teologal del hombre” (Zubiri, 1988, p. 382). Constatando que
el ámbito teologal y teológico son distintos en el ser humano (p. 382), no por ello significa que son inconexos.
La dimensión religante, a través de la cual el sujeto da fundamento de ultimidad a su existencia, es condición
para la construcción del relato teológico. Una narrativa fundamental que al ser “esfuerzo [para] comprender la
situación teológica actual en cada contexto concreto” (Panikkar, 2007, p. 342) se sitúa en un plano humano y
espiritual, a propósito del imaginario divino sobre el cual la persona define su existencia y configura un modo
de proceder creativo (p. 453).

El relato teológico contemporáneo reconoce la búsqueda de sentido como estructura fundante de la
naturaleza humana. Según Panikkar (2007), la fe es “algo común a todos los hombres, independientemente de
sus creencias religiosas. Negar esto equivale a decir que la enorme mayoría de los hombres no alcanza la salvación
y está condenada” (p. 219). Esta no se agota en una operación lógico-lingüística ni en un sentimentalismo.
Es una hermenéutica fundamental en donde la persona está en posibilidad para relatarse-interpretarse a sí
mismo, con los otros, en el mundo que habita y con respecto a su realidad trascendente.

En primera instancia, porque las promesas de superlongevidad, superinteligencia, inmortalidad y bienestar,
configuran una nueva corporalidad sustentada en el principio autocreador del ser humano (Rodríguez, 2024,
pp. 7-8). En segunda instancia, por el surgimiento de una noción de superioridad y poder equiparable como
esperanza mesiánica y salvífica (Barrios, 2021, p. 238). En tercera instancia, ya que detrás de estas operaciones
existe una ritualidad y narrativa que diviniza al ser humano modificado, al tiempo que también a quienes son
dueños del conocimiento, los recursos y las mediaciones que lo hacen posible (Mafla, 2025, pp. 33-35).

En la antropología cristiana, “las facultades intelectuales [están] en el marco de una antropología integral
que concibe al ser humano como un ser esencialmente encarnado” (AN 16). Allí se afirma que la persona es
una realidad indivisible. Alma y cuerpo no son realidades paralelas. La primera “no es la “parte” inmaterial
de la persona encerrada en el cuerpo” (AN 16). La segunda “no es envoltura exterior de un “núcleo” sutil e
inagotable, sino que es todo el ser humano el que es, al mismo tiempo, material y espiritual” (AN 16). Así,
se “considera la persona humana como un ser que vive sus relaciones con Dios y con los otros, de ahí su
dimensión típicamente espiritual, dentro y a través de esta existencia corpórea” (AN 16).

El planteamiento de Ellacuría (2007) sobre la inteligencia sentiente como realidad constitutiva de la persona
coincide con esta noción teológica. Si bien es filosófico, no por ello desplaza la matriz biológica, personal,
social y trascendente que define al ser humano. Es a través del intelecto y de la sensorialidad como la persona
es constitutivamente humana, y, de igual modo, como está en capacidad para enfrentarse con su realidad
(pp. 162-163). Así pues, “no hay en el hombre sino una inteligencia sentiente, una voluntad tendente y un
sentimiento afectante” (p. 115). Esto es, su habitud para estar y crear realidad, mediada por su totalidad
psico-orgánica.

Entre el ámbito teologal descrito (Zubiri, 1988), la identidad teológica de la persona (AN 16-17) y su
estructura psico-orgánica (Ellacuría, 2007), esta implicación teológica es humana y espiritual. Los giros
antropotécnicos, transhumanos y posthumanos señalan el tránsito que, en términos teologales y teológicos, la

104



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

humanidad hace en el marco de la segunda era axial (Mitcham, 2019). Un tránsito en el cual no solo hay
reflexión sobre la configuración ingenieril del mundo, sino también, a modo ético, teologal y teológico.

En este sentido, “lejos está el transhumanismo de considerar el cuerpo como don de Dios; el cuerpo es una
especie de hardware que, como si fuera un repositorio, contiene la conciencia, la subjetividad y la inteligencia”
(p. 55). Es así, que, frente a esta corporalidad autocreada por el ser humano, la implicación humana y espiritual
habla de un modo por el cual la realidad de sentido junto a esta voluntad situada en la persona se articula en
la integralidad de su existencia.

Dicha integralidad tiene lugar de enunciación en la identidad sistémica del sujeto. La persona es, a la
par, realidad biológica, personal, social, histórica y trascedente (Ellacuría, 2007, pp. 316-351). Dado que el
transhumanismo abre la posibilidad para superar este límite biotemporal, es claro que no solo se traspasa la
noción e identidad del ser humano en su totalidad, sino que también se hace legítima la posibilidad de su
funcionalidad desde una dimensión técnica.

Es también, una dialéctica en la que, ante la creaturalidad de la persona, comprendida como “presupuesto
teológico de una conciencia ética teológica en el contexto del trans y el posthumanismo” (Hammes, 2018,
p. 444), hay despojo de su dimensión corpórea y espiritual al recurso tecnocientífico, así como también de
disolución de su capacidad de trascendencia y ultimidad en la mediación personal, social e histórica que
representa su existencia biológica.

Este horizonte de posibilidad teológica confronta la realidad de sentido definida por el paradigma
tecnocientífico y transhumano. La confrontación está en el plano corporal (AN 31), entendido este como
realidad integral de la persona. De igual forma, a nivel espiritual. Según el análisis teologal expuesto, es en la
capacidad religante de la persona como esta espiritualidad está mediada por la trascendencia que supone su fe
en una identidad divina, en una comunidad, en una idea y/o en un entorno. Al tiempo que también, una
espiritualidad desde la cual define un sentido teologal y teológico de su vida en su finitud biotemporal.

Es una espiritualidad que, según el dato de fe cristiano, “no se explica sin la presencia operativa del
Espíritu, que no es sin más un Espíritu abstracto, sino el Espíritu de Cristo, que nos lleva al Espíritu de
Dios” (Ellacuría, 2002, p. 50). Una espiritualidad que, en medio de antropotecnias y artificialidades, confronta
esta realidad al ser “espiritualidad viva, desde lo que es su presencia operativa en el corazón del hombre,
en la comunidad cristiana y aun en la institucionalidad de la Iglesia y la marcha de la historia” (p. 50). Es,
así, una espiritualidad que se realiza en el sentido histórico y místico de la relación con Cristo en su unidad
corpórea-divina, en su creaturalidad y como posibilidad cristofánica.

Reflexiones finales
El análisis al paradigma transhumanista y tecnocientífico como problema teologal de las realidades de

sentido constata el dinamismo que tiene la capacidad de religación del ser humano. Frente a las promesas
que este paradigma ofrece, la actitud religante de la persona se desplaza hacia ella al ser oferta de sentido y
trascendencia.

La dimensión teologal y teológica que allí se instalan, probablemente también es fruto del sentido que
la humanidad dejó de encontrar en ámbitos simbólicos, religiosos, espirituales y teológicos históricos (Mafla,
2025, p. 25). La dialéctica en la cual enfatizan el transhumanismo y la tecnociencia sobre la finitud biológica,
física e intelectiva del ser humano señalan un interés teologal y teológico de cuño material. Aquí, el plano
simbólico, lingüístico, ritual y narrativo está en el sentido que ofrece el ámbito antropotécnico, transhumano,
posthumano y artificial.

El presupuesto metodológico de este análisis constata la tensión que existe entre la realidad humana y
transhumana. El eje argumentativo, al “estar en la realidad de las cosas” (Ellacuría, 2000 a, p. 208), brinda

105



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

una mirada de conjunto a la dimensión de religación del ser humano desde el lugar de su voluntad de sentido.
El eje ético, al “cargar sobre sí con lo que realmente son las cosas y con lo que realmente exigen” (p. 208),
apropia la dialéctica existente entre lo humano y lo transhumano. Allí profundiza en sus polaridades y en la
forma como la realidad teologal humana está volcada a la promesa mesiánica, salvífica y escatológica de la
tecnociencia.

Finalmente, el eje práxico “toma a su cargo un hacer real” (p. 208). Este hacer propone una implicación
teológica en clave humana y espiritual por la cual retorna al lugar de significación que representa para el ser
humano su integralidad corpóreo-espiritual; y de sentido y trascendencia de su existencia en la paradojal
experiencia de su finitud biológica y su trascendencia histórica. “Y para descubrir esa presencia viva, los seres
humanos estamos dotados de una capacidad intelectiva que nos permite entrar en relación con Dios, para
captar y comprender su Palabra” (Mafla, González y Torres, 2020, p. 16).

El dato teológico está en el carácter interdisciplinar que se requiere para analizar este problema. Su análisis
exige interpretación, recepción y comunicación en clave antropológica, ética, teologal y teológica. Esto no
significa despreciar los avances y las posibilidades que la ciencia y la tecnología ofrecen al desarrollo de la
humanidad (Francisco, 2024, pp. 2-3). Sin embargo, sí exige de un criterio argumentativo, ético y práxico
ante las posibilidades que brinda para la realización del ser humano. Desafíos como las corporalidades que
subyacen a la modificación humana, como son los cíborgs y los humanos modificados, sitúan la cuestión
teológica fundamental en un ámbito antropológico. Aspecto que no solo implica hacer un análisis crítico a
este paradigma. También lo supone al modo humano, social, histórico y trascendente que allí emerge sobre el
presupuesto religioso y divino que lo contiene.

Referencias

Abad, J., & Horne, K. (2018). El testigo. Caín y Abel.
Barrios, F. (2021). De la promesa de salvación a la religión tecnológica: Milenarismo y mesianismo en las raíces

de la tecnología moderna. Revista Filosofía UIS, 20(1), 225–247. https://doi.org/10.18273/revfil.v20n1-
2021010

Biscaia, J. (2021). De las emociones naturales a la emocionalidad artificial. Cuadernos Salmantinos de Filosofía,
48, 105–193. https://doi.org/10.36576/summa.144495

Boff, L. (2006). Cristianismo: Lo mínimo indispensable. Editorial Trotta.
Bostrom, N. (2005a). A history of transhumanist thought. Journal of Evolution & Technology, 14(1), 1–25.

https://bit.ly/4jF7Gnn
Bostrom, N. (2005b). Transhumanist values. Journal of Philosophical Research, 30(Supplement), 3–14.

https://bit.ly/4mNzaKe
Bugajska, A., & Misseri, L. (2020). Sobre la posibilidad de una ética posthumana: Propuesta de un enfoque

normativo combinado. Isegoría, 63, 425–449. https://doi.org/10.3989/isegoria.2020.063.08
CELAM. (2025). La inteligencia artificial: Una mirada pastoral desde américa latina y el caribe. Consejo

Episcopal Latinoamericano y Caribeño. https://bit.ly/3IjL7HT
Cevallos, E., & Barrera, F. (2023). La inteligencia artificial (IA). ¿Un desafío para la espiritualidad? Revista

de Espiritualidad, 82(329), 565–596. https://bit.ly/4kii1Wn
Comisión de la Verdad. (2022). Hay futuro si hay verdad: Informe final de la comisión para el esclarecimiento

de la verdad, la convivencia y la no repetición. Tomo 6: Cuando los pájaros no cantaban. Historias del
conflicto armado en colombia, tomo testimonial. Comisión de la Verdad. https://bit.ly/3ZivhRX

106

https://doi.org/10.18273/revfil.v20n1-2021010
https://doi.org/10.18273/revfil.v20n1-2021010
https://doi.org/10.36576/summa.144495
https://bit.ly/4jF7Gnn
https://bit.ly/4mNzaKe
https://doi.org/10.3989/isegoria.2020.063.08
https://bit.ly/3IjL7HT
https://bit.ly/4kii1Wn
https://bit.ly/3ZivhRX


Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Comisión Teológica Internacional. (2012). La teología hoy: Perspectivas, principios y criterios. Libreria Editrice
Vaticana. http://bit.ly/4krcsow

Cortina, A. (2002). Ética de las biotecnologías. Isegoría, 27, 73–90. https://doi.org/10.3989/isegoria.2002.i27.
555

Cortina, A. (2024). ¿Ética o ideología de la inteligencia artificial? El eclipse de la razón comunicativa en una
sociedad tecnologizada. Paidós Estado y Sociedad.

D’Ors, P. (2021). Biografía de la luz. Galaxia Gutenberg.
D’Ors, P. (2025). Devoción. Galaxia Gutenberg.
Dicasterio para la Doctrina de la Fe, & Dicasterio para la Cultura y la Educación. (2025). Antiqua et nova:

Nota sobre la relación entre la inteligencia artificial y la inteligencia humana. Libreria Editrice Vaticana.
http://bit.ly/4eu86f6

Ellacuría, I. (2000a). Hacia una fundamentación del método teológico latinoamericano. In I. Ellacuría (Ed.),
Escritos teológicos i (pp. 187–218). UCA Editores. http://hdl.handle.net/11674/1076

Ellacuría, I. (2000b). La religación. Actitud radical del hombre. In I. Ellacuría (Ed.), Escritos teológicos i (pp.
39–105). UCA Editores. http://hdl.handle.net/11674/1076

Ellacuría, I. (2000c). La teología como momento ideológico de la praxis eclesial. In I. Ellacuría (Ed.), Escritos
teológicos i (pp. 163–186). UCA Editores. http://hdl.handle.net/11674/1076

Ellacuría, I. (2002). Espiritualidad. In I. Ellacuría (Ed.), Escritos teológicos IV (pp. 48–57). UCA Editores.
http://hdl.handle.net/11674/1076

Ellacuría, I. (2007). Filosofía de la realidad histórica. UCA Editores. http://hdl.handle.net/11674/2566
Francisco, Papa. (2024). El papa francisco participa en la sesión del G7 sobre inteligencia artificial. https:

//bit.ly/4218A7V
Frankl, V. (2002). La voluntad de sentido: Conferencias escogidas sobre logoterapia. Herder Editorial.
Frankl, V. (2022). El hombre en busca de sentido. Herder Editorial.
Galparsoro, J. (2019). Más allá del posthumanismo: Antropotecnias en la era digital. Editorial Comares.
Galparsoro, J. (2020). Posthumanismo, inmortalidad y naturaleza humana. Isegoría, 63, 451–470. https:

//doi.org/10.3989/isegoria.2020.063.09
Gil, S., & Rodríguez, A. (2017). Y seréis como dios: La construcción de divinidades ludoficcionales en el

contexto transhumanista. Icono 14, 15(1), 211–234. https://doi.org/10.7195/ri14.v15i1.1028
González-Bernal, E., Mafla-Terán, N., & Torres-Muñoz, J. S. (2018). La kénosis del “ser dejado” en el maestro

eckhart. Teología y Vida, 59(4), 573–596. https://doi.org/10.4067/S0049-34492018000400573
Grupo de Memoria Histórica. (2013). ¡Basta ya! Colombia: Memorias de guerra y dignidad. Imprenta Nacional.

https://bit.ly/44QL2UC
Gutiérrez, G. (2017). Teología de la liberación: Perspectivas. Editorial Trotta.
Hammes, E. (2018). Transumanismo e pós-humanismo: Uma aproximação ético-teológica. Perspectiva Teológica,

50(3), 431–452. https://doi.org/10.20911/21768757v50n3p431/2018
Han, B. (2022). Infocracia: La digitalización y la crisis de la democracia (Ch. Amorro Mielke, Trans.). Taurus.
Heylighen, F. (2015). Return to eden? Promises and perils on the road to global superintelligence: Life, society

and economy on the brink of the singularity. In B. Goertzel & T. Goertzel (Eds.), The end of the begining.
Humanity+ Press. http://bit.ly/4kxIU97

Khodadada, F., Dastjerdi, A., & Buyya, R. (2016). Internet of things: An overview. In R. Buyya & A. Dastjerdi
(Eds.), Internet of things. Principles and paradigms (pp. 3–28). Elsevier. http://bit.ly/4nKbOp6

Kurzweil, R. (2005). The singularity is near: When humans transcend biology. Viking.
Lipovetsky, G. (2016). De la ligereza. Anagrama.
Mafla, N. (2017). Función de la religión en la vida de las víctimas del desplazamiento forzado en colombia.

Editorial Pontificia Universidad Javeriana.
Mafla, N. (2023). La religión en una sociedad transhumanista: Interpelaciones desde la filosofía y la teología.

In K. Zuna (Ed.), Transhumanismo y realidades paralelas (pp. 95–131). Abya Yala; Universidad Politécnica

107

http://bit.ly/4krcsow
https://doi.org/10.3989/isegoria.2002.i27.555
https://doi.org/10.3989/isegoria.2002.i27.555
http://bit.ly/4eu86f6
http://hdl.handle.net/11674/1076
http://hdl.handle.net/11674/1076
http://hdl.handle.net/11674/1076
http://hdl.handle.net/11674/1076
http://hdl.handle.net/11674/2566
https://bit.ly/4218A7V
https://bit.ly/4218A7V
https://doi.org/10.3989/isegoria.2020.063.09
https://doi.org/10.3989/isegoria.2020.063.09
https://doi.org/10.7195/ri14.v15i1.1028
https://doi.org/10.4067/S0049-34492018000400573
https://bit.ly/44QL2UC
https://doi.org/10.20911/21768757v50n3p431/2018
http://bit.ly/4kxIU97
http://bit.ly/4nKbOp6


Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Salesiana. https://dspace.ups.edu.ec/handle/123456789/24589
Mafla, N. (2025). El carácter religioso del transhumanismo. In G. Suárez (Ed.), Teología y nuevas antropologías

(pp. 19–50). Sal Terrae; Editorial Pontificia Universidad Javeriana.
Mafla Terán, N., González Bernal, E., & Torres-Muñoz, J. S. (2020). Trazos pedagógicos del maestro

eckhart en la conducción del ser humano hacia la unión en dios. Theologica Xaveriana, 70, 1–22. https:
//revistas.javeriana.edu.co/files-articulos/TX/70%20(2020)/191062490006/

Melloni, J. (2007). Vislumbres de lo real: Religiones y revelación. Herder Editorial.
Mitcham, C. (2019). El verdadero gran desafío de la ingeniería: El autoconocimiento. Revista Universidad

Pontificia Bolivariana, 58(158), 19–33. https://bit.ly/3AptUbO
Ortiz, F., & Espinosa-Rada, A. (2023). Las redes del mundo digital: Noción, recolección de datos y análisis

relacional. In F. Ortiz & A. Espinosa-Rada (Eds.), Redes sociales: Teoría, métodos y aplicaciones en
américa latina (pp. 135–160). Centro de Investigaciones Sociológicas. http://bit.ly/407vpp8

Panikkar, R. (2007). Mito, fe y hermenéutica. Herder Editorial.
Panikkar, R. (2015). Obras completas (Vol. 1). Herder Editorial.
Rahner, K. (1967). Oyente de la palabra: Fundamentos para una filosofía de la religión. Ediciones Cristiandad.
Rodríguez, F. (2019). Humanismo, antropotecnias y transhumanismo. Revista Universidad Pontificia

Bolivariana, 58(158), 99–115. http://bit.ly/4kuQdhJ
Rodríguez, L. (2024). El futuro de la humanidad: Desafíos bioéticos entre eugenesia y transhumanismo.

Phainomenon, 23(2), 1–11. https://doi.org/10.33539/phai.v23i2.3322
Roldán, W. (2025). Neo, ¿elegido o el nuevo hombre? La presencia de lo religioso en the matrix. In G. Suárez

(Ed.), Teología y nuevas antropologías (pp. 155–182). Sal Terrae; Editorial Pontificia Universidad Javeriana.
Sobrino, J. (2001). Jesucristo liberador: Lectura histórico-teológica de jesús de nazaret. Editorial Trotta.
Tillich, P. (2012). Teología sistemática. Ediciones Sígueme.
Torres Muñoz, J. S., González Bernal, E., & Mafla, N. (2019). Eckhart: La condición humana y su camino

de transformación hacia una existencia en dios. Veritas, 43, 155–179. https://doi.org/10.4067/S0718-
92732019000200155

Torres Muñoz, J. S., González Bernal, E., & Mafla Terán, N. (2025). La enseñanza de la teología: Desafíos
interdisciplinarios e interculturales a partir del magisterio reciente. Theologica Xaveriana, 75. https:
//doi.org/10.11144/javeriana.tx75.etdiimr

Velázquez, H. (2009). Transhumanismo, libertad e identidad humana. Themata. Revista de Filosofía, 41,
577–590. https://bit.ly/4exEQUX

Zamora, C. (2023). Teología, mundos posibles y realidades paralelas: Interpelaciones desde la filosofía y la
teología. In K. Zuna (Ed.), Transhumanismo y realidades paralelas (pp. 64–94). Abya Yala; Universidad
Politécnica Salesiana. https://dspace.ups.edu.ec/handle/123456789/24589

Zubiri, X. (1988). El hombre y dios. Alianza Editorial.

108

https://dspace.ups.edu.ec/handle/123456789/24589
https://revistas.javeriana.edu.co/files-articulos/TX/70%20(2020)/191062490006/
https://revistas.javeriana.edu.co/files-articulos/TX/70%20(2020)/191062490006/
https://bit.ly/3AptUbO
http://bit.ly/407vpp8
http://bit.ly/4kuQdhJ
https://doi.org/10.33539/phai.v23i2.3322
https://doi.org/10.4067/S0718-92732019000200155
https://doi.org/10.4067/S0718-92732019000200155
https://doi.org/10.11144/javeriana.tx75.etdiimr
https://doi.org/10.11144/javeriana.tx75.etdiimr
https://bit.ly/4exEQUX
https://dspace.ups.edu.ec/handle/123456789/24589

	Resumen
	Palabras clave:

	Abstract
	Keywords:

	Introducción
	Metodología
	Análisis y discusiones
	Eje argumentativo. Voluntad de sentido: tensión entre lo humano y lo transhumano
	Eje ético. Dimensión teologal del sentido humano: entre humanismo y artificialidad
	Eje práxico: horizonte de posibilidad teológica. Implicación antropológica y espiritual

	Reflexiones finales
	
	

	Referencias

