La espiritualidad como cosmogénesis en la perspectiva de la

soteriologia cristiana™
Spirituality as Cosmogenesis. From the Perspective of Christian Soteriology

Jorge Costadoat!

! Pontificia Universita Gregoriana. Correo: jcostado@gmail.com. “ 0000-0002-3364-9899.

Citar como:

Costadoat, J. (2026). La espiritualidad como cosmogénesis en la perspectiva de la soteriologia cristiana.
Albertus Magnus, 17(1), 23-34.

&) nttps://doi.org/10.15332,/25005413.11751

Recibido: 22/10/2025
Aceptado: 10/12/2025

(G0

Resumen

Este articulo examina la crisis ecoldgica actual, percibida como una manifestacion de la infidelidad humana a
su vocacién creativa, que ha puesto a la Tierra en un peligro de indole apocaliptica. Ante este escenario, la
soteriologia cristiana requiere una revision profunda de su espiritualidad como cosmogénesis, definida esta
como la creacién y nueva creacién del Dios trino, un horizonte que exige concebir la espiritualidad como
colaboracién en la accién del Creador. Si bien las soteriologias grecolatinas y modernas lograron avances
(como la defensa de la encarnacién plena o la liberacién intramundana), la teologia contemporanea sacrificd
una comprensién mas amplia de la creacién, cayendo en un enfoque antropocéntrico y abstracto.

Superando esta limitacién, con este articulo buscamos una conversiéon ecoldgica, en linea con la “ecologia
integral” de Laudato si. La espiritualidad como cosmogénesis es praxis cristiana que implica un cambio
epistémico para reconocer que “todo esta conectado”. La invitacién para el cristiano es la participacion en la
fe y en el amor que Dios tiene por su creaciéon, articulando fe, ciencia y cuidado del planeta, y luchando con
esperanza ante la catastrofe previsible. El objetivo final es amar al mundo como Dios lo ama para colaborar
en su plenitud escatoldgica

*Articulo de reflexién.

23


mailto:jcostado@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-3364-9899
https://doi.org/10.15332/25005413.11751

ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Palabras clave:
espiritualidad, cosmogenésis, soteriologia, ecologia, creacién.

Abstract

This article examines the current ecological crisis, perceived as a manifestation of human infidelity to its
creative vocation, which has put the Earth in an apocalyptic danger. Faced with this scenario, Christian
soteriology requires a profound revision of its spirituality as cosmogenesis, defined as the creation and new
creation of the triune God, a horizon that demands conceiving spirituality as collaboration in the Creator’s
action. Although Greco-Latin and modern soteriologies made advances (such as the defense of full Incarnation
or intramundane liberation), contemporary theology sacrificed a broader understanding of creation, falling
into an anthropocentric and abstract approach. Overcoming this limitation, this article seeks an ecological
conversion, in line with the “integral ecology” of Laudato si’. Spirituality as cosmogenesis is Christian praxis
that implies an epistemic change to recognize that “everything is connected”. The invitation for the Christian
is participation in the faith and love that God has for his creation, articulating faith, science, and care for the
planet, and struggling with hope in the face of foreseeable catastrophe. The ultimate goal is to love the world
as God loves it, to collaborate in its eschatological fullness.

Keywords:
spirituality, cosmogenesis, soteriology, ecology, creation.

Introduccién

La crisis ecolégica medio-ambiental que afecta a la Tierra, y a la especie humana en ella, ha puesto al
cristianismo en situaciéon de revisiéon. Sabemos que este planeta, localizado en una de las dos billones de
galaxias es importante, pero no porque nosotros lo seamos, sino porque la Tierra a la que pertenecemos es
creacién de Dios (Gn 1,1; Sal 24,1-2). No puede decirse que nosotros seamos insignificantes. Para Dios no lo
somos (Sal 8,4-6). Dios cree en la humanidad y confia en que los seres humanos también podemos ser creativos
para hacernos cargo de la creacién que El nos encarga (Gn 1,26-28; 2,15).

Sin embargo, esta tarea no la hemos cumplido. Hemos sido infieles nada menos que a nuestra propia
vocacion (cf. Rom 3,23). Nuestra existencia terrenal ha sido hiriente y dafiina para nuestro planeta y para
nosotros mismos (LS 2). Las senales negativas las advertimos hoy por todas partes: hemos sido culpables de
atentar gravemente contra el Holoceno!, esta configuracién planetaria en la que se ha dado un equilibrio entre
los seres vivos y que ha propiciado la vida humana. Nosotros, los seres humanos —mas que otros factores—,
hemos puesto a Gaia, la Tierra, en un peligro que podriamos llamar apocaliptico (Rom 8,19-22).

,Qué podemos hacer? Si la situacién es efectivamente apocaliptica , tengamos en cuenta que esta tiene
dos versiones. La primera, la comun y corriente, sostiene que enfrentamos el peligro de una catastrofe que se
cumplird de todas maneras y que no nos deja otra posibilidad que cruzarnos de brazos. La segunda, la biblica,
afirma que, ante un desastre histérico y césmico previsible, hemos de tener esperanza y luchar para que tal
acontecimiento no ocurra (Jer 18,7-8; Jon 3,4-10)2.

1Cf. AA. VV., La tierra para todos. Fondo de Cultura Econémica (2024, pp. 42-43).

2Para Boff, L., “el cristianismo, al insistir en que la creacién existe para servir al ser humano, ha fomentado una
actitud de dominio que estd en la base de la crisis ecolégica contemporanea” (O doloroso parto da Mae Terra. Uma
sociedade de fraternidade sem fronteiras e de amizade social, Vozes, 2021, p. 15). Segtin Jonas, H., “obra de tal modo
que los efectos de tu accién sean compatibles con la permanencia de una vida humana auténtica en la Tierra” (El
principio de responsabilidad, 1995, p. 36); cf. White, L. (1971), “Las raices histéricas de nuestra crisis ecolégica”. Revista
de Occidente, (19), 16-30, p. 20; Lovelock, J. (1983), Gaia. Una nueva vision de la vida sobre la Tierra; Blume, H. (s.
f.), pp. 35-37; Meadows, D. H., Meadows, D. L., Randers, J. y Behrens III, W. W. (1972), Los limites del crecimiento.
Fondo de Cultura Econémica, pp. 23-25.

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 24




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

. Qué podemos hacer? Si la situacién es efectivamente apocaliptica®, tengamos en cuenta que esta tiene
dos versiones. La primera, la comtn y corriente, sostiene que enfrentamos el peligro de una catastrofe que se
cumplird de todas maneras y que no nos deja otra posibilidad que cruzarnos de brazos. La segunda, la biblica,
afirma que, ante un desastre histérico y césmico previsible, hemos de tener esperanza y luchar para que tal
acontecimiento no ocurra (Jer 18,7-8; Jon 3,4-10).

Este articulo pretende ser una contribucién en este registro, a saber, el de la praxis cristiana, el de la
espiritualidad. Auspicia una regeneracion de la espiritualidad cristiana. Un primer acépite trata del horizonte
teoldgico mayor de la cosmogénesis; esta es obra del Creador. En una segunda seccién, se aborda el asunto
de la revelacion de la Palabra creadora registrada literariamente en los textos biblicos. Por tltimo, en tercer
lugar, invita a concebir la espiritualidad cristiana como colaboracion en la accién consumadora del Creador.
En otras palabras, entendemos que la espiritualidad, como expresion de la soteriologia cristiana, invita a los
seres humanos a amar la creacion, y a ellos en ella, como Dios la ama.

Asi las cosas, debe entenderse que nos apartamos del concepto tradicional de cosmogénesis que tan
brillantemente han desarrollado en el siglo XX autores como Teilhard de Chardin. En este ensayo, nos
abocamos especialmente a la praxis que regenera el cosmos como participaciéon en la accién del Creador,
alejandonos de los intentos tradicionales en explicar la evolucién del mundo en clave metafisica?.

Cosmogénesis como obra de la Trinidad

Entiendo por cosmogénesis la creacion y la nueva creacién de un Dios trino. En la expresién “creo en Dios
Padre todopoderoso, creador del cielo y de la tierra” (credo niceno-constantinopolitano) se halla implicita la
indole trinitaria del Dios de los cristianos, explicitada en las siguientes lineas de esta antigua confesion de la
Iglesia. Esta oracién ofrece un panorama teoldgico y, en cuanto a lo que en este articulo interesa, estimula el
desarrollo de un programa de accién que la espiritualidad cristiana debe invenire (descubrir/inventar).

La encarnacién del Hijo de Dios, creemos, es la de alguien que comparte el ser divino del Padre y del
Espiritu. El logos, segun la fe de la Iglesia, particip6 en la creacién del mundo (Jn 1,1-3; Col 1,16-17) y la
llevara a su plenitud como una realidad que, no siendo divina, serd divinizada; lo cual ha de entenderse como
participacién en la eternidad de Dios (2 Pe 1,4). El Creador, fiel a su obra, gozara con ella para siempre (Ap
21,3-4); a tal efecto la cuida para que no decline y, si colapsa, la recogerd, limpiard y volverd a inventarla (Ez
36,33-36). El ser creador de Dios implica ser también su redentor (Ef 1,7-10) (LS 99)°.

Por ultimo, el Espiritu Santo, que comparte la divinidad del Padre y del Hijo, llevara a cumplimiento en el
tiempo esta obra de recreacién (Rom 8,11; Ap 21,5) (LS 83)°. Su obra, tarea del Padre y misién del Hijo, serd
hacer de este mundo una “nueva creacién” (2 Cor 5,17; Ap 21,1). El Espiritu es quien nos convoca e involucra
en participar en el designio escatolégico del Padre de un modo libre y responsable (Rom 8,14-16). Lo que
otras creaturas cumplen de un modo espontaneo, en nuestro caso requiere trabajar la tierra con cuidado y

3Hay estudios que rechazar los diagnésticos catastrofistas. Sin ser negacionistas, sus autores promueven cambios
motivados, no por la fe, sino en la mera ciencia. Para estos hay base cientifica para ser optimistas o, al menos, serenidad
para enfrentar el problema medioambiental (cf. Ritchie, H., 2025, El mundo no se acaba, Anagrama; AA. VV. (2024).
La tierra para todos. Fondo de Cultura Econémica.

4Cf. De Chardin, P. T. (1956), El fenémeno humano, Taurus; Rahner, K. (1969), Hombre y mundo en la concepcién
evolutiva. En Fscritos de Teologia, vol. V (pp. 53-87). Taurus; Scheler, M. (1997), El puesto del hombre en el cosmos.
Losada.

5Cf. Moltmann (2004, p. 293).

6Moltmann afirma que “el Espiritu de Dios est4d presente en cada criatura como principio de vida y de comunién”
(p. 61). Segiin Gunton, “el Espiritu Santo es el principio de la libertad y la novedad en la creacién: es quien mantiene
las cosas en ser, las dirige hacia su cumplimiento en Cristo y las capacita para participar en la vida de Dios. Sin el
Espiritu, la creacién se reduce a un mecanismo cerrado; con el Espiritu, estd abierta a la comunién y a la esperanza”

(Unidad, Trinidad y pluralidad, p. 157); cf. Parra, F. (2011, pp. 77-85).

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 25




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

sudor (Gn 3,17-19).

En este sentido, el ser humano, gracias al Espiritu y de acuerdo con la imagen del “nuevo Adéan”, el
Cristo resucitado (1 Cor 15,45-49), es creador. La humanidad estd llamada a ser creativa. Dios la ha hecho
corresponsable, pues en esto consiste ser imagen suya (Gn 1,27). El hombre, varén y mujer, es terreno (Gn 2,7)
y ha de responder por la Tierra en el tiempo y hasta el dia final. Nuestra Tierra es creacién, no es divina, pero
llegard a ser divinizada, a modo de unién matrimonial en una sola carne y reconciliacién, también matrimonial,
podria decirse (cf. libro de Oseas), en virtud del Cristo crucificado y resucitado (2 Cor 5,18-19; Col 1,19-20)7.

Entre alfa y omega (Ap 1,8; 21,5-6; 22,13), el Cristo que estuvo en el origen y el que ya ahora trabaja
para que el Padre sea “todo en todos” (1 Cor 15,28), ha abierto esta posibilidad, ddndonos una orientacién
definitiva. Jestis de Nazaret, que predicé el Reino de los cielos como una realidad de este mundo y, a la vez,
como algo que no es de este mundo (Jn 18,36; Lc 17,20-21), es la méxima expresién de lo que podria llamarse
amor mundi (Jn 3,16; Rom 5,8)%. A Jestis no solo lo mataron: en este mismo acto, él dio su vida para recrear
el jardin del Edén del que nos habla el libro del Génesis (Gn 2,8-10; Lc 23,43). También nosotros podemos
amar el cosmos y el mundo dentro de él. Hoy es particularmente importante que la espiritualidad cristiana
sea reseteada como cosmogénesis.

Relato cosmogenético fundamental

Cosmogénesis es también cualquier relato generado por la humanidad para reconocer sus origenes.
Entendemos por cosmogénesis en este acapite la actividad literaria de hagiégrafos que narraron una experiencia
de revelacién de aquel origen trinitario del mundo. Los textos biblicos cuentan la experiencia historica y
espiritual de un pueblo que supo que Dios lo liberaba de la esclavitud de Egipto (Exodo 14,21-31); un pueblo
que, en virtud de este hecho histoérico, creyé que, en los comienzos, cuando el Espiritu aleteaba sobre las aguas,
aquel mismo Dios creé el mundo con su Palabra (Génesis 1,1-3; Salmo 33,6); y no otro Dios que, gracias a su
Palabra, su Hijo, se encarné en Maria (Juan 1,14; Lucas 1,26-38) y resucité de entre los muertos (Hechos
2,24; Romanos 10,9). Pues la Palabra que participé en la génesis del cosmos quedé plasmada en las palabras
biblicas. El vocablo hebreo que la expresa es dabar, esto es, palabra creadora.

En razon de lo anterior, distinguimos en esta misma Palabra una realidad fenomenolégica y otra
hermenéutica o literaria. Esta tltima constituye el marco interpretativo de la experiencia del Dios que
se manifiesta en la praxis humana y que desborda las explicaciones que pretenden hacerlo comprensible, como
las Escrituras y la tradicién de la Iglesia. La Palabra actiia directamente en las criaturas, trascendiendo
sucesivamente expresiones literarias que procuran hacerla inteligible. Pues ella se da en palabras humanas que
contienen una experiencia de Dios inefable. Cosmogénesis es, pues, acontecimiento creador y relato de dicho
acontecimiento. La razén de ser de estos relatos de suscitar nuevas experiencias del Creador.

Conviene tener presente que estos relatos biblicos de los origenes no son los tnicos validos en la historia de
la humanidad. Otros pueblos también tienen narraciones cosmogoénicas. Son relatos escritos u orales miticos.
Probablemente existan tantos mitos cosmogenéticos como pueblos que hayan logrado ubicarse en un espacio
territorial y temporal que les haya permitido conjurar los peligros que los amenazaban y vivir en armonia
con la naturaleza. Después del Concilio Vaticano II, sabemos que toda narracién de este tipo tiene derecho
a ser reconocida por las demds, en la medida en que sea tolerante. Nadie posee la verdad absoluta (1 Cor
13,9-12). Tanto desde un punto de vista teoldgico como filoséfico, el reconocimiento del cardcter mitico de
esta literatura previene contra la pretensiéon de dominio —ideolégico o colonialista— sobre quienes pudieran
considerarse equivocados.

El Concilio de Letran IV (1215) advierte a los cristianos contra la tentacion de querer saber més de Dios

™La creacién es el comienzo de la historia de salvacién; la redencién no es otra cosa que la consumacién de la
creacién” (Moltmann, 1987, p. 89).
8Boff, Evangelio del Cristo césmico (p. 45).

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 26




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

que lo que es necesario ignorar de El (DH 806). De esta ignorancia fundamental, reconocida por la Iglesia,
surge, paraddjicamente, la obligacién de compartir el mundo con quienes creen y viven su fe de otro modo o,
simplemente, con quienes son ateos o agndsticos. Los cristianos, al menos, reconocen que Alguien los precede
(Hch 17,27-28; Heb 11,1-3; 1 Jn 4,7-8). De Aquel depende que sean lo que son. Que se deban unos a otros, que
respeten y cuiden al género humano y a la creacién, es una maxima que anida en su fe (Jn 13,34). En suma,
ellos creen que ese Alguien es amor (1 Jn 4,8). Mds que probar su existencia, lo que importa es dar testimonio
de El amando como El ama. La fe en este Dios de los cristianos, creador de todo y de todos, los impulsa a
amar el cosmos, y compartirlo con otros, tal como Dios hace.

Un asunto clave del relato cosmogenético en el cristianismo es su capacidad de incitar una superaciéon
del mal. Que nuestras palabras humanas encaucen una experiencia de Dios como la descrita anteriormente
implica que el mal que nos aqueja tampoco pueda explicarse con exhaustividad. No lo fue en la Biblia hebrea,
que recurri6é al mito para hablar de ello, ni tampoco lo fue en los primeros siglos de la Iglesia, cuando se
enfrent6 a interpretaciones que desviaban a los creyentes de la revelaciéon acontecida en Jesiis de Nazaret,
profeta del Reino anunciado a todos, comenzando por las victimas de males naturales y del pecado humano.

El Génesis recuerda el origen del mal (Gn 3,1-19) y anuncia un retorno oneroso al Paraiso (Gn 3,24). Por
su parte, el cumplimiento escatolégico de la creacion, segin el testamento cristiano, cost6 a Jests la vida (Mc
8,31) y se realizara finalmente como obra del Espiritu (Rom 8,22-23). Dios reveld a Israel la Tord y otros
textos que sirvieron de criterio para interpretar la accién del Espiritu en un mundo opaco (Rom 7,15-24; Eclo
15,14-17), entenebrecido tanto por su finitud como por el mal proveniente del corazén humano. De este modo,
cada creyente ha debido discernir la presencia del Espiritu y asumir su salvacién como una redencién del
pecado, de la culpa y de los efectos del mal (Rom 3,23-24).

El Nuevo Testamento, y Jests de Nazaret en particular, revelan que el Dios creador del mundo es amor (1
Jn 4,8-10; Jn 13,1). En la tradicién jodnica —visible en las cartas del “discipulo amado”™— estd en la verdad
quien ama; quien no ama permanece en el error o en la mentira (1 Jn 4,7-8; 3,14). Dios es amor, y los cristianos
confiesan: “Hemos sabido el amor que Dios nos tiene y hemos creido en é1” (1 Jn 4,16). Este amor puede ser
llamado amor mundi: amor hecho mundo y por el mundo, principio y fin de la creacién (Ap 22,13). Cristo,
creador eterno y criatura temporal, es quien inaugura “unos cielos nuevos y una tierra nueva” (Ap 21,1).

Este relato cristiano de la cosmogénesis fue interpretado primero por las comunidades y sus hagiégrafos,
y luego por los padres de la Iglesia, que debieron defenderlo frente a los intentos de disociar la creaciéon de
la redencién. El més peligroso de estos intentos fue el de Marcién de Sinope (siglo II), quien ensené que el
Dios del Antiguo Testamento era un dios legalista y severo, creador de un mundo material defectuoso (Ex
20,5; Dt 28,15), mientras que el Dios de Jesis era bueno, misericordioso y ajeno a este mundo (Lc¢ 6,36; Jn
3,16). Segin Marcién, habria por tanto dos dioses: el del juicio y el de la gracia. El verdadero Dios, sostenia,
era el Dios del amor revelado por Cristo (1 Jn 4,8), quien habria liberado a los creyentes de la Ley, de las
obras y de la materia, en favor de una vida puramente espiritual (Rom 3,28; Gal 5,1). Marcién rechazé todo
el Testamento hebreo y varios libros del Testamento cristiano, especialmente lo que decian alguna relacién con
un dios legalista y justiciero.

Los padres, especialmente Ireneo de Lyon y Tertuliano, vieron en esta ruptura una amenaza mortal al
corazon mismo del cristianismo. Ireneo subrayé que el Padre de Jesucristo es el mismo Creador del universo
(Adversus haereses I11,11,1), y que separar redencién y creacién equivalia a negar la encarnacién. Tertuliano
afirmé que “desgajar a Cristo de su Creador es destruir al mismo Cristo” (Adversus Marcionem 1,2). El peligro
de Marcién persiste cada vez que los cristianos se desentienden del mundo, lo condenan como intrinsecamente
malo o reducen la fe a una experiencia desencarnada.

En otros términos, la Iglesia, nuevo pueblo de Dios, interpreté sus textos desde una perspectiva soteriolégica
que abrazaba el mundo en su totalidad. Una verdadera espiritualidad cristiana debia manifestar la salvacién

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 27




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

como transformacién de la historia, no como huida de ella. Verificar esta soteriologia en términos de vida
espiritual significard, por tanto, una espiritualidad biblica, encarnada, césmica y agradecida: capaz de suscitar
alegria y compromiso, de asumir riesgos, y de llegar incluso al martirio por amor al mundo y a nuestra Madre
Tierra.

De este modo, la espiritualidad cristiana —lejos de ser evasion del cosmos— se comprende también como
cosmogénesis: una cooperacion del Espiritu con la libertad humana en la recreacion continua del universo.
Tanto la Biblia hebrea como el Testamento cristianos fungen de criterio de discernimiento de la praxis cristiana.

La cosmogénesis como praxis cristiana

Cosmogénesis es, en tercer lugar, praxis cristiana. Los cristianos generan un mundo a través de su amor,
pues el amor es el instrumento cristiano para encargarse del cosmos.

Ahora bien, para advertir el giro que una cosmogénesis cristiana debe cumplir en la actual circunstancia
de la humanidad —entrados ya en el tercer milenio y en especial atencién a la crisis medioambiental que
experimentamos— conviene tener en cuenta un cambio cultural enorme. Desde hace décadas, se proclama el
fin de la modernidad y el ingreso en la postmodernidad. Independientemente de la terminologia que se utilice
para denominar este paso, es necesario reconocer que la modernidad ha entrado en crisis, en buena medida,
como consecuencia de sus propios logros?. Lldmese o no “postmodernidad” a la nueva etapa, esta deberia
superar la cultura que la precede, al menos como antropocentrismo.

Ante todo, cabe recordar que los cristianos han transformado el mundo con su amor desde hace dos
milenios, aunque muchas veces de modo local o marginal. Cada vez que han compartido el pan con sus
vecinos, como expresion de su fe eucaristica, han generado nuevas relaciones humanas y césmicas. Lo han
hecho siempre dentro de los marcos culturales que les han correspondido. Si hoy la espiritualidad cristiana
experimenta un giro epocal que exige una transformacion profunda, es preciso prestar atenciéon a los cambios
en la comprension de la salvacion.

(Qué ha entendido la Iglesia por “salvacién” en sus diversas inculturaciones? La primera tuvo lugar en
la cuenca del Mediterraneo. Tras una versién hebrea —la de Jesus, sus discipulos y apostoles, incluido san
Pablo—, el cristianismo adopté sucesivamente las culturas griega y latina. Las concepciones de la salvacién
propias de este extenso periodo, incluida la formulaciéon occidental moderna del cristianismo, son distintas
entre si. Sin embargo, las posteriores fueron incluyendo sucesivamente las anteriores.

Los padres griegos, enfrentando diversas herejias, afirmaron la plena humanidad y divinidad de Cristo.
Los concilios de los primeros siete siglos establecieron, no sin dificultades, cémo se unian en la persona del
Verbo su naturaleza divina, afirmada en Nicea (325), y su naturaleza humana. En Efeso (431), san Cirilo hizo
prevalecer su teologia sobre la de Nestorio, condenando la yuxtaposiciéon entre el Hijo eterno y el hombre
Jests. Afios después, el concilio de Calcedonia (451) condené a Eutiques, un ciriliano extremo, defendiendo
la plena humanidad del Verbo encarnado. Los concilios de Constantinopla II (553) y Constantinopla III
(680) condenaron, respectivamente, el monofisismo —que tendia a anular la humanidad de Jests— y el
nestorianismo, que dejaba entender que en él concurrian dos sujetos.

Sin embargo, el pensamiento griego mas ortodoxo, de corte metafisico, no logré eliminar del todo cierta
abstraccién en la concepciéon de Cristo. Gracias a la doctrina de la Encarnacion definida en estos concilios,
los padres griegos pudieron salvaguardar la idea de salvacién que rige, de un modo genérico, hasta nuestros
dias. Gregorio Nacianceno, en un enunciado célebre, afirmé: “lo que no es asumido, no es redimido”. Esta idea
caracterizo la soteriologia de entonces, y hasta hoy. La Encarnacién debia ser plena para que la humanidad
fuera salvada en todos sus aspectos. Ademads, destacaron que, al encarnarse, el Hijo nos hizo participes de

9Trarrazaval, D. (2013), Crisis de civilizacién. En D. Irarrézaval, Indagaciones cristianas en los mdrgenes. Un
clamor latinoamericano (pp. 23-31). Ediciones Universidad Alberto Hurtado; Meadows et al. (1972, pp. 124-129).

€5 SANTOTomAs

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 28 USTA



ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

su filiacién divina, compartiendo su vida no solo con la humanidad, sino también con toda la creacién. Pero
estos magnificos logros teoldgicos no lograron rescatar del todo a Jestuis de Nazaret, humano en el mas hondo
sentido de la palabra.

Después de la griega, la cristologia latina heredé las conclusiones anteriores. Pero, si la tradiciéon griega
oriental enfatizaba la gratuidad de la salvacién, la latina occidental ponia el acento en la respuesta humana
al amor de Dios. Tras la defensa en Constantinopla III de la voluntad humana auténtica de Jesus, teblogos
como san Anselmo (siglo XI) valoraron la cooperacion libre del ser humano en la obra salvadora. Para él, la
salvacién no podia ser solo obra gratuita de Dios, sino también fruto de la libertad humana. Convencido de la
misericordia y de la justicia divinas, el benedictino sostenia que el pecado habia roto el orden del universo dado
por el Creador, del que dependia la felicidad humana. En una cultura que valoraba el honor y los contratos,
creia que correspondia al hombre reparar el dafio infligido a la creacion.

La teologia anselmiana aproveché la herencia griega, pero siguié siendo abstracta en otro sentido. Para
Anselmo, el hombre Jestis cumplié esta reparacion satisfaciendo con creces al Padre y redimiendo a la
humanidad mediante el sacrificio de la cruz. El problema fue centrar el mérito de Cristo exclusivamente en
este acto, sin reconocerlo también en su historia, en su anuncio del Reino y en sus acciones liberadoras. La
soteriologia anselmiana senalaba, al menos, en la direccion correcta al presentar a Cristo como mediador de la
misericordia y la justicia de Dios. Sin embargo, tedlogos posteriores desembocaron en un sacrificialismo que
negaba del todo la gratuidad del amor de Dios manifestada en la cruz; este, que nunca fue condenado por un
concilio, tuvo consecuencias negativas en la teologia, la liturgia y la piedad cristiana hasta muy entrado el
siglo XX.

En este contexto, el Vaticano II marcé un antes y un después. Con el Concilio, de hecho, se super¢ el
tratado De Verbo incarnato con que se formaban los seminaristas. Este concebia la salvacién fundamentalmente
como satisfaccién por los pecados y promovia la celebracion del sacrificio eucaristico como via principal para
obtener la gracia. El Concilio prescindi6 de la idea de una satisfaccién a Dios por los pecados, nunca mencion
a Anselmo y, sin embargo, no descart6 lo mejor de la visién grecolatina de Cristo y de la salvacién, yendo,
eso sf, més alld de las abstracciones sefialadas (cf. GS 22). El Vaticano II relacioné de forma més concreta
la gratuidad de la salvacién con la respuesta libre del hombre Jests, lo que permitié comprender mejor el
conjunto del cristianismo.

Este giro hizo surgir la figura de un Cristo mas cercano y plenamente humano, cuya salvacién se entendio
sobre todo como liberacién intramundana, en continuidad y renovacién de la tradicién recibida. Esta
“modernizacién” de la cristologia del siglo XX ha consistido fundamentalmente en asumir la historia y
la historicidad del ser humano como una caracteristica clave en la comprensién de la Encarnaciéon. La
advertimos en tres sentidos:

e El estudio de los textos biblicos y patristicos se beneficié con el dominio de las ciencias modernas. En
particular, al investigarse los evangelios se descubrié que estos no ofrecian una cronologia fidedigna, sino
que la sucesion de los episodios respondia al interés teologico de sus redactores. Se distinguié, lo més
posible, quién habia sido efectivamente Jesis de quien era el Cristo de la Iglesia. Se concluyd que, para
la Iglesia, ambos eran el mismo, pero debia hacerse la distinciéon para comprender més finamente en qué
habia de creerse.

Un dato clave elucidado por esta investigacion fue descubrir que el Reino de Dios constituia el proyecto
mesidnico de Jesus, categoria que hacia inteligibles sus ensefianzas y sus actos sanadores y liberadores.
Por haber procurado el advenimiento del Reino, terminé por aclararse por qué habian asesinado a Jestus.
En suma, el uso de técnicas exegéticas modernas facilitd establecer mejor cudl habia sido la historia de
Jests y las causas histdricas y teolégicas de su muerte.

e Los mismos estudios biblicos y el desarrollo de la psicologia moderna exigieron a la cristologia elaborar

€5 SANTOTomAs

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 29 USTA



ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

un perfil més real y mas humano de Jests. Si hasta mediados del siglo XX ain predominaba la idea de
que Jesus, por ser el Hijo de Dios, debia saber, sin oracién y discernimiento, todo sobre su identidad
y su futuro, acabd por afirmarse que él, habiendo sido realmente un ser humano debié crecer en su
conocimiento de Dios; es decir, debid tener fe. El reconocimiento de la fe de Jestis ocup6 buena parte de
la cristologia del siglo XX y provoco no pocas condenas a tedlogos que la defendian. Si la modernidad
ofrecia un conocimiento més profundo del ser humano, la cristologia —orientada por la maxima recordada
del Nacianceno— debia concebir a un Cristo atin méas parecido a nosotros para ser realmente nuestro
salvador.

e Ambos factores favorecieron el desarrollo de la soteriologia entendida como humanizaciéon y compromiso
con las causas sociopoliticas de la modernidad y, por lo mismo, concebir la salvacién como acontecimiento
liberador inmanente. La salvacién eterna, para no ser alienante, debia producir liberaciones histéricas,
como lo han sido, por ejemplo, la redencién del proletariado y, en décadas mas recientes, la liberacién
de la mujer y el término del colonialismo. En tiempos en que, dadas las atrocidades del siglo xx —como
el Holocausto y la bomba atémica—, algunos han sostenido que la historia no tiene sentido; pero los
cristianos apuestan a que si lo tienen y, como prueba de ello, luchan por los pobres y los excluidos de
toda naturaleza.

En conjunto, gracias a estos tres desarrollos de la cristologia del siglo XX, fue posible acercar la fe cristiana
a las realidades concretas de la humanidad sin perder de vista su horizonte trascendente.

Este giro moderno de la cristologia ha facilitado a la espiritualidad cristiana pasar de la “imitacién” al
“seguimiento de Cristo”. Imitacién indica una asimilacién, llamémosla fotogréafica, de Jesus; seguimiento, en
cambio, demanda ir detrds de alguien, un lider, que pide hacer historia. Pero este, que puede considerarse
un progreso en la espiritualidad del siglo XX, ha reducido la soteriologia a un enfoque antropocéntrico que
descuida la salvacién del planeta y del cosmos que si estaba presente en la soteriologia grecolatina, no obstante
sus limites. El énfasis teoldgico, en el ultimo siglo, ha sido puesto en el hombre Jests.

La teologia contemporanea ha buscado dialogar con la modernidad, cultura que concibe la realidad a
partir del ser humano cartesiano, sin percibir que, en este didlogo, la cristologia sacrificaba la comprensién de
una creacién mucho méas amplia. La cristologia moderna olvidé que el ser humano hace progresar el mundo
con su ciencia y su técnica solo en la medida en que la creacién lo hace posible a él mismo (LS 116! . No
tuvo en cuenta que, al querer extraer de la Tierra abusivamente todo lo que esta pueda dar, fue infiel al logos
en cuanto principio de realizacién de todos los seres vivos e inertes, y no exclusivamente del ser humano.

La cristologia no ha podido acompanar el desarrollo moderno simplemente suavizando sus excesos. El
hecho es que el seguimiento de Cristo de los cristianos no ha resistido proféticamente a las modernizaciones
capitalistas y comunistas centradas en producir como si la Tierra no fuera la madre y sustento de todas las
demaés criaturas vivas e inertes!!. Viene al caso recordar el pensamiento de Michel Serres, quien sostiene que
la modernidad firmé contratos sociales, pero olvidé el més fundamental: el contrato natural con la Tierra que
hace posible toda vida'?.

1¢I5 modernidad se definié por una operacién de purificacién: separar radicalmente naturaleza y sociedad, hechos y
valores, humanos y no-humanos. Pero esa separacién nunca existi¢” (Latour, 2007, p. 25).

11Gegtin Gunton, “la forma que el mundo adquiere est determinada en gran medida por lo que nosotros, la creacién
humana, hacemos de él. Una vez mas podemos decir que muchos desastres de todas las épocas, pero especialmente de
la modernidad, derivan de una comprensién equivocada de dicha relacién. La imagen ha sido entendida de manera
individualista, més que en términos de ser en relacién, de modo que han surgido pautas de alienacién en la relacién con
otros seres humanos, de dominacién més que de dominio del resto de la creacién” (Gunton, 2005, p. 246). Cf. Latour
(2023), Manifiesto ecolégico politico, pp. 36-37.

12Cf. Serres (1990), Le contrat naturel, p. 34.

€5 SANTOTomAs

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 30 USTA



ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Asi las cosas, debe considerarse que la soteriologia moderna es abstracta en términos andlogos a como
lo fue la grecolatina. Su resultado final es otra forma de alienacién. Si Marx pudo tener razén en criticar a
la religién de alienante —pues, seglin él, esta saca a los fieles de este mundo convirtiéndolos en proletarios
que sacrifican su trabajo al capital—; si la deriva consumista del capitalismo acaba por generar individuos
independientes de los demaés y, en definitiva, ajenos a ellos; también las varias formas de liberacién personal
o social modernas, realizadas sacrificando las relaciones de la humanidad con la Tierra, han terminado por
desarraigar al ser humano de su realidad corporal, temporal y espiritual. Solo una mala espiritualidad puede
desarraigar al hombre de su habitat y eximirlo del agradecimiento infinito que debe a los otros seres.

El mérito de Laudato si’ del papa Francisco es haber reconocido el pecado de los cristianos en esta materia
(LS 2) y, sobre todo, haber recordado y exigido una “ecologia integral” (LS 137-162) y una “conversién
ecolégica” (LS 216-219) que debe extenderse a todos los &mbitos de nuestra existencia terrenal, comenzando
con una alabanza franciscana al Creador.

Reseteo de la espiritualidad cristiana

El panorama de la soteriologia cristiana presentado anteriormente ayuda a entender el desafio que el
cristianismo, y en particular su espiritualidad, tienen por delante. Hoy, la salvacién debiera consistir en salvar
nuestra Tierra (QA 55)'3. Ninguno de los modos anteriores de soteriologia debe perderse en el camino que
los cristianos han recorrido para desentrafiar y practicar el misterio de la salvacién. Sin embargo, el registro
ecolégico-medioambiental exige una concreciéon mayor y contribuye a completar y corregir las insuficiencias
del cristianismo de los dos primeros milenios.

Dicho en forma de tesis, mi parecer es que la espiritualidad cristiana ha de consistir en una participacion
en el amor que Dios tiene por su creacién'®. Los cristianos han de amar a esta con el mismo tipo de amor con
que Dios la ama y colaborar con El en su realizacién escatolégica (LS 220)'5. Esto implica, por una parte,
hacerse cargo del desastre ecolégico, social y medioambiental provocado por el pecado; y, por otra, contribuir,
en el limite de sus posibilidades, a su maximo esplendor.

Ello ya no puede hacerse de un modo simplemente moderno, como si todo dependiera del antropos, sino
entendiendo, antes que nada, que la obra es toda de Dios; no en parte de Dios y en parte del ser humano,
pues si este algo puede aportar es amar el mundo con el mismo amor con que es amado. El ser humano nunca
ha debido ocupar el lugar del Creador. Si olvida que es criatura, que no vino al mundo gracias a si mismo
ni tampoco lo merece por su actividad, no habra salvacién cristiana auténtica ni para el planeta ni para él
mismo. La espiritualidad cristiana tendria que ir a las raices, esto es, bajo un respecto siendo amados por
Dios a través de la Tierra y, bajo otro, con este mismo amor amar al Creado de un modo terrenal, libre y
responsable.

En este horizonte, ante este desafio, la espiritualidad cristiana tiene una nueva oportunidad de traducir en
salvacion su aporte tradicional, pero debe ejecutar una conversién mayor. Ella misma se ha “modernizado”.

3Para el Dalai Lama, “we need a revolution of compassion, an inner disarmament that extends to how we relate to
nature: caring for the environment is inseparable from caring for one another” (2018, A Call for Revolution, p. 28).

14Gegtin Ivon Gebara, “la espiritualidad no se vive fuera del mundo, sino en lo cotidiano, en el cuidado del agua, del
alimento, del cuerpo y de la tierra; es en esa experiencia concreta donde se revela lo sagrado” (Gebara, 2000, p. 112);
cf. Boff (1996, p. 26).

15Cf. Guridi, pp. 41-42. Afirma Bruno Latour: “Habitar la Tierra significa aceptar que no somos propietarios de un
globo inerte, sino habitantes de un territorio vivo, fragil y compartido, del que dependemos y al que debemos cuidado”
(Latour, 2023, p. 42); y, en otra oportunidad: “La cuestién no es sblo pensar de otro modo la Tierra, sino cambiar
nuestras practicas de vida para habitarla de manera justa y sostenible” (Latour y Schultz, Manifiesto ecoldgico politico,
2023, p. 18). Para Gonzilez Hidalgo, “una ecologia integral requiere reconocer que el cuidado de la Tierra no es solo
un asunto técnico o politico, sino también espiritual y religioso” (Gonzdlez Hidalgo, 2024, p. 77). Cf. Fioro (2015),
Teologia de la vida, p. 141.

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 31



ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Habré de dejar de serlo, al menos, en cuanto concepto més caracteristico de la modernidad. Si ella, en su
version moderna, no ha tenido realmente en cuenta a la Tierra como el lugar de la daciéon de Dios, es que
ha operado etsi Deus non daretur, como si no hubiera Dios. Esta es la impresiéon que deja la espiritualidad
cristiana moderna. Bien puede decirse que ha colaborado con la ciencia y las técnicas modernas en hacernos
mas humanos, olvidando empero que solo realiza al ser humano la bisqueda de la mayor gloria de Dios. El
descuido de la creacién como mediacién ineludible del contacto con Dios, ha propiciado una suerte de ateismo.
La espiritualidad ha identificado sin més salvacién con desarrollo, humanizacién y liberacién o ha separado
ambitos religiosos privados que se desentienden estos progresos o simplemente los secularizan. El profetismo
cristiano no puede condenar el mundo indistintamente. Solo cuenta como apelacién a su transformacion. El
intimismo, por su parte, no salva al mundo ni a aquellos que lo cultivan.

Ha de tenerse en cuenta, en todo caso, que el giro que ha de ejecutar la espiritualidad cristiana en favor de
la creacion y de si misma tiene delante algunos riesgos.

El primero es la tentacion de pensar que el ser humano es meramente culpable del fracaso del planeta
v que solo tiene la obligaciéon de corregir su praxis terrena. Si se actia asi, la espiritualidad se convertira
en un factor de culpas que procurara redimir reparando los danos producidos, pero olvidando una vez mas
que él no es el redentor. Cualquiera que sea el cambio de la praxis cristiana, esta debe sacar al antropos del
centro'® y ubicarlo en la red de relaciones que supone que “todo estd conectado” (LS 91) y que Dios, para
dérsenos, no es en ella un nodo mas —como si importara poco creer o no creer en El—, sino quien hace posible
incesantemente todas sus creaturas. El ser humano tiene un lugar especifico e irrenunciable en el tejido de
relaciones miiltiples en que consiste la madre Tierra. Pero, al margen de los otros seres, no tiene razén de ser.

El cristiano moderno tiene dificultades para entender que el cosmos, a su manera, es responsable de él
tanto como él, con su tipo de libertad, es responsable del cosmos. Un aspecto clave de una nueva visién de la
realidad es reconocer que los seres creados se realizan unos gracias a otros, porque tienen una deuda entre
ellos, se copertenecen y dependen entre si.

El segundo riesgo es pensar que, a futuro, habré que prescindir de la ciencia y de las técnicas modernas
porque estas han sido el principal instrumento del desastre ecolégico, social y medioambiental. La humanidad
no es una magnitud que pueda reinventarse a partir de cero. Ninguna de sus etapas es ni sera la mejor. Ella
es la que ha llegado a ser, y serfa un grave error despreciar por completo sus expresiones culturales anteriores.
Pero no hay que pensar en una suerte de evolucion de mal en mejor sin considerar que en el presente se
cumple el acontecimiento escatolégico. Hoy, en virtud de la gracia, podemos ser mas humanos que nunca. Dios
sabe cémo. A nosotros corresponde creerlo. En cudl momento de nuestra historia Cristo resucitado puede
sincronizar al Creador con sus creaturas.

. Es pensable renunciar a bienes como la medicina moderna, la division de los poderes politicos, el respeto
de los derechos humanos o los medios electrénicos de acumulacién y transmisiéon de conocimientos, por dar
algunos ejemplos? Lo que ha de ser salvada es la creacién, incluida esta modalidad suya de ser nosotros el
mundo que somos. Hay un sector de la creacién en el que el ser humano ha impreso sus huellas indeleblemente,
para mal y también para bien.

No hemos de dejar de ser lo que hemos llegado a ser, aunque sabemos que, para avanzar realmente,
tendriamos que hacer hoy correcciones radicales. Somos mundo que, a pesar de todo, debemos seguir siéndolo.
A nadie debiera ocurrirsele que el planeta podré ser salvado sin el recurso a la ciencia moderna, aunque esta,
de suyo, ha de estar uncida a un proyecto humanizador que reconozca una deuda cosmica y, en otro plano,

16J. Moltmann sostiene: “El antropocentrismo moderno ha hecho del ser humano el amo de la creacién, olvidando
que él mismo es criatura” (Moltmann, 1987, p. 142). Para Birgit Weiler, “escuchar el grito de los pobres y el clamor
de la tierra. Ecologia integral desde la Amazonia”. En Carlos Schickendantz et al. (2022), Dios en los signos de este
tiempo (pp. 267-291), Universidad Alberto Hurtado.

€5 SANTOTomAs

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 32 USTA



ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

teologica.

Conclusion. Conversién césmica de la espiritualidad cristiana

La fe cristiana sitta a Cristo en el centro del misterio de Dios y de la creacién. El es el alfa y la omega
del cosmos, principio y fin de toda existencia. Redescubrir esta dimensién césmica de Cristo es esencial para
actualizar la espiritualidad cristiana. El olvido moderno de esta verdad —que redujo la salvaciéon a un asunto
meramente humano e intramundano— exige hoy un reseteo espiritual: una conversion intelectual y vital
que permita a los creyentes participar en el amor con que Dios ama su creacién y colaborar en su plenitud
escatologica.

Esta conversion implica, en primer lugar, un cambio epistémico. La renovaciéon de la espiritualidad cristiana
exige superar la fragmentaciéon del conocimiento moderno y articular en una sintesis viva los saberes de la
ciencia, la filosofia y las culturas tradicionales. Fe y razon, teologia y ciencias, contemplacion y accion deben
integrarse en un mismo horizonte de comprension. La fe no puede renunciar a la racionalidad cientifica ni
a la sabiduria ancestral; ambas son expresiones del Espiritu que actta en la historia. Solo un conocimiento
dialogal, humilde y relacional podréd fecundar una praxis verdaderamente transformadora. En este sentido, el
cristiano estd llamado a pensar y actuar con la conviccién de la relacién intrinseca de unos seres con otros y
de que la verdad de la creacién se manifiesta en esta interdependencia.

La conversién espiritual, en segundo lugar, exige una reinvenciéon de la temporalidad. La modernidad ha
reducido el tiempo al cédlculo y a la productividad, rompiendo su vinculo con la eternidad. La aceleracién
contemporanea —acentuada por la innovacion tecnologica y la logica del capital— ha desbordado los ritmos
naturales de la vida y ha generado exclusién, desigualdad, depredacién y desertizacion planetaria. En contraste,
la espiritualidad cristiana est llamada a recuperar una experiencia del tiempo més contemplativa y agradecida,
que devuelva al sibado y al domingo su sentido de descanso, gratuidad y alabanza. Solo una nueva relacién
de la temporalidad con la eternidad podra resistir la légica devoradora de la eficiencia y abrir horizontes de
comunién con la creacién y con los pobres de la tierra.

Asi entendida, la espiritualidad cristiana del siglo XXI deberd articular fe, ciencia y cuidado del planeta,
habitando el tiempo con sabiduria y gratitud. No se trata de renunciar a los logros de la modernidad, sino de
integrarlos en una ética del cuidado y en una teologia de amor mundi. Si la humanidad ha sido causa del
deterioro planetario, también puede ser instrumento de su regeneracién.

La situacién actual es apocaliptica, pero la apocaliptica cristiana no anuncia fatalidad, sino esperanza.
Ante el riesgo de una extincién colectiva, Cristo resucitado sigue ofreciendo su Espiritu para renovar la faz de
la tierra (Sal 104,30). La espiritualidad cristiana, como cosmogénesis, consiste precisamente en participar en
esta obra creadora de Dios, uniendo inteligencia y amor. En definitiva, se trata de amar al mundo como Dios
lo ama y vivir en la certeza de que el Espiritu contintia haciendo nuevas todas las cosas (Ap 21,5).

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 33



ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Referencias

AA. VV. (2024). La tierra para todos. Una guia de supervivencia para la humanidad. Fondo de Cultura
Econdémica.

Boff, L. (1996). Ecologia: Grito de la tierra, grito de los pobres. Trotta.

Boff, L. (2019). Evangelio del cristo césmico. Hacia una nueva conciencia planetaria. Trotta.

Dalai Lama. (2018). A call for revolution. A wvision for the future. William; Morrow.

Fioro, L. (2015). Teologia de la vida. Agape.

Francisco. (2015). Laudato si’: Sobre el cuidado de la casa comain. Libreria Editrice Vaticana.

Francisco. (2020). Querida amazonia: Ezhortacion apostélica postsinodal. Libreria Editrice Vaticana.

Francisco. (2023). Laudate deum: Ezhortacion apostélica sobre la crisis climdtica. Libreria Editrice Vaticana.

Gebara, 1. (2000). Intuiciones ecofeministas. Ensayo para repensar el conocimiento y la religion. Trotta.

Gonzalez Hidalgo, R. (2024). Ecologia integral y religion. Un sentido religioso de la ecologia y del desarrollo
sostenible. Editorial Al Viento.

Gunton, C. E. (2005). Unidad, trinidad y pluralidad. Dios, la creacidn y la cultura de la modernidad. Sigueme.

Guridi, R. (2018). Eco-teologia: Hacia un nuevo estilo de vida. Universidad Alberto Hurtado.

Haraway, D. (2016). Staying with the trouble: Making kin in the chthulucene. Duke University Press.

Trarrdzaval, D. (2013). Crisis de civilizacién. In D. Irarrdzaval (Ed.), Indagaciones cristianas en los mdrgenes.
Un clamor latinoamericano. Ediciones Universidad Alberto Hurtado.

Ireneo de Lyon. (1997). Contra las herejias (adversus haereses). Biblioteca de Autores Cristianos [BAC].

Jonas, H. (1995). El principio de responsabilidad: Ensayo de una ética para la civilizacion tecnoldgica
(J. M. Ferndndez Retenaga, Trans.). Herder.

Latour, B. (2007). Nunca fuimos modernos. Ensayo de antropologia simétrica. Siglo XXI Editores.

Latour, B. (2023). Habitar la tierra. Conversaciones con nicolas truong. Arcadia.

Latour, B., & Schultz, N. (2023). Manifiesto ecoldgico politico. Siglo XXI.

Lovelock, J. (1983). Gaia. Una nueva vision de la vida sobre la tierra. Hermann Blume.

Meadows, D. H., Meadows, D. L., Randers, J., & Behrens ITI, W. W. (1972). Los limites del crecimiento.
Informe al club de roma sobre el predicamento de la humanidad. Fondo de Cultura Econémica.

Moltmann, J. (1987). Dios en la creacién. Doctrina ecoldgica de la creacidn. Sigueme.

Moltmann, J. (2004). La venida de dios. Escatologia cristiana. Sigueme.

Nancy, J.-L. (2020). Un virus demasiado humano. Palinodia.

Parra, F. (2011). Trinidad, creacién y ecologia integral en laudato si’. In F. Parra (Ed.), Esperanza en la
historia. Universidad Alberto Hurtado.

Rahner, K. (1969). Hombre y mundo en la concepcién evolutiva. In Escritos de teologia (Vol. 5, pp. 53-87).
Taurus.

Ritchie, H. (2025). El mundo no se acaba. Cémo convertirnos en la primera generacion capaz de construir un
planeta sostenible. Anagrama.

Scheler, M. (1997). El puesto del hombre en el cosmos. Losada.

Serres, M. (1990). Le contrat naturel. Francois Bourin.

Tertuliano. (1957). Contra marcion (adversus marcionem). Biblioteca de Autores Cristianos [BAC].

Weiler, B. (2022). Escuchar el grito de los pobres y el clamor de la tierra. Ecologia integral desde la amazonia.
In C. Schickendantz (Ed.), Dios en los signos de este tiempo. Universidad Alberto Hurtado.

White, L. Jr. (1971). Las raices histdricas de nuestra crisis ecolégica. Revista de Occidente, 19, 16-30.

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 34



	Resumen
	Palabras clave:

	Abstract
	Keywords:

	Introducción
	Cosmogénesis como obra de la Trinidad
	Relato cosmogenético fundamental
	La cosmogénesis como praxis cristiana
	Reseteo de la espiritualidad cristiana
	Conclusión. Conversión cósmica de la espiritualidad cristiana
	Referencias

