La crisis ambiental y el vacio de sentido: un analisis desde la

espiritualidad humana y una perspectiva agroecologica™

The environmental crisis and the emtpy of sense: an analysis from human spirituality and one
agroecological perspective

Luis Carlos Bernal Rico! Rosana Elena Navarro Sanchez?

Alvaro Acevedo Osorio®

1 Universidad Nacional de Colombia. Correo: lcbernalri@unal.edu.co. ¥ 0009-0002-9819-5805.

2 Pontificia Universidad Javeriana. Correo: rosana.navarro@javeriana.edu.co. ““0000-0003-0322-669X.

3 Universidad Nacional de Colombia. Correo: aacevedoo@unal.edu.co. 0000-0003-2132-4891.

Citar como:

Bernal Rico, L. C., Navarro Sanchez, R. E., & Acevedo Osorio, Alvaro. (2026). La crisis ambiental y el vacio
de sentido.Un anélisis desde la espiritualidad humana y una perspectiva agroecologica. Albertus Magnus,
17(1), 64-80.

4 https://doi.org/10.15332/25005413.11279

Recibido: 14/09,/2025
Aceptado: 10/10/2025

[eroEe]

Resumen

Existe una relacién estrecha entre alimentacion, ambiente y espiritualidad. La actual crisis ambiental esta
intrinsecamente ligada al sistema agroalimentario industrializado y a una profunda crisis espiritual subyacente.
El anélisis se centra en cuatro visiones de mundo y su impacto en las formas de producir alimentos y
relacionarse con la naturaleza: la visién orgdnica (caracterizada por una relacién sagrada con los distintos
elementos del planeta), la mecdnica (revolucién verde, centrada en la dominacién y la produccién), y la

*Articulo de reflexién. El presente articulo trata pormenorizadamente la hipétesis que solamente fue esbozada en el
Congreso de Agroecologia, y se enmarca en el ejercicio académico que busca responder ;cudl es el soporte reflexivo
tedrico que permite hablar de una espiritualidad subyacente al sistema alimentario en general?, primer objetivo del
proyecto de investigacién Lugar y sentido de la espiritualidad en la agroecologia de base comunitaria en Colombia.

64


mailto:lcbernalri@unal.edu.co
https://orcid.org/0009-0002-9819-5805
mailto:rosana.navarro@javeriana.edu.co
https://orcid.org/0000-0003-0322-669X
mailto:aacevedoo@unal.edu.co
https://orcid.org/0000-0003-2132-4891
https://doi.org/10.15332/25005413.11279

ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

econémica (transgénesis), que, impulsada por el paradigma del mercado, exacerba el modelo de explotacion
de la naturaleza.

Se propone la vision holistica o sistémica, cuya expresion practica es la agroecologia. Esta perspectiva busca
la reconfiguracién de las relaciones rotas entre sociedad y naturaleza. La espiritualidad es entendida aqui
como la dimensién constitutiva del ser humano, que contribuye a definir su naturaleza y finalidad, y que a su
vez le otorga una conciencia que le posibilita construir sentido de vida. La espiritualidad es transversal a la
existencia humana como proveedora de horizonte y esperanza.

El articulo concluye que para superar la crisis ambiental se requiere una transformacion radical del pensamiento
y una progresiva toma de conciencia acerca del potencial de la espiritualidad como dinamismo que mueve la
existencia.

Palabras clave:

espiritualidad, agroecologia, crisis ambiental, visiones de mundo organica, mecanica, econémica, y holistica.

Abstract

There is a close relationship between food, environment, and spirituality. The current environmental crisis
is intrinsically linked to the industrialized agri-food system and a profound underlying spiritual crisis. The
analysis focuses on four worldviews and their impact on the ways in which food is produced and our relationship
with nature: the organic view (characterized by a sacred relationship with the different elements of the planet),
the mechanical view (green revolution, focused on domination and production), and the economic worldview
(transgenesis), which, driven by the market paradigm, exacerbates the model of exploitation of nature.

The holistic or systemic worldview is proposed, whose practical expression is agroecology. This perspective
seeks to reconfigure the broken relationships between society and nature. Spirituality is understood here as
the constitutive dimension of the human being, which contributes to defining their nature and purpose, in
turn giving them a consciousness that enables them to construct meaning in life; spirituality is transversal to
human existence as a provider of horizon and hope.

The article concludes that overcoming the environmental crisis requires a radical transformation of thinking
and a progressive awareness of the potential of spirituality as a dynamic force that drives existence.

Keywords:
spirituality, agroecology, environmental crisis, organic, mechanical, economy, and holistic worldviews.

Introduccién

La actual crisis ambiental ha puesto en riesgo la vida —humana y no humana— (Guattari, 1996; Paoli
Bolio, 2019; Reid et al., 2005). Esta situacién guarda relacién directa con el sistema agroalimentario, entendido
como el eslabén entre produccién, distribucién, conservacién, consumo de alimentos, y manejo de residuos. La
agricultura convencional, promovida por grandes corporaciones responsables de la produccién de agrotéxicos
y la comercializacién global de alimentos, depende de los combustibles fésiles, posee el 80 % de la tierra
cultivable en el mundo y produce solo el 30 % del alimento. En contraste, la agricultura campesina, que emplea
practicas ambientalmente amigables, promueve los circuitos cortos de comercializacion, es independiente de
los combustibles fésiles y, con apenas el 20 % de la tierra cultivable, produce el 70 % de los alimentos (Giraldo,
2021).

El presente articulo parte de la hipétesis de que la crisis ambiental estd relacionada con la crisis espiritual
subyacente (Bernal Rico, 2025)!, y en consecuencia se propone explorar la espiritualidad como un camino

'El presente articulo trata pormenorizadamente la hipétesis que solamente fue esbozada en el Congreso de
Agroecologia, y se enmarca en el ejercicio académico que busca responder ;jcuédl es el soporte reflexivo tedrico que

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 65




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

para afrontar esta problemética (Saldivar Arellano y Castro Ramirez, 2023). Para ello se presentan algunas
reflexiones desde la espiritualidad, referentes a la problematica ambiental y la agroecologia con el fin de develar
cémo la espiritualidad puede contribuir a afrontar la crisis.

Crisis ambiental

La crisis planetaria ha llegado a un punto de no retorno debido a varios acontecimientos. Entre ellos,
la produccion de CO2 pasé de 15 megatoneladas en el ano 1715 a 35 463 megatoneladas en el 2015, y la
concentracién de CO2 super6 las 300 partes por millén (ppm) y llegd a 408 ppm en el ano 2018; casi tres
cuartas partes del aumento antropogénico se han producido desde 1950, cuando se pasé de unas 310 a 379
ppm en 2005. Por otro lado, estd la reduccién de los bosques, que son sumideros de CO2 (Aunién y Planelles,
2019; Issberner y Léna, 2018; Steffen et al., 2007).

Otro factor que afecta la sustentabilidad de la vida en la tierra es el nimero de habitantes en ella, en
tanto estd directamente conectado con el consumo de bienes (Agoglia Moreno, 2011; Caride y Meira, 2001;
United Nations, s. f.). En efecto, la poblacién mundial ha venido en crecimiento continuo, alcanzando en la
época actual 7900 millones (UNFPA, 2025). Las distintas manifestaciones del dafio ambiental han sido leidas
por varios cientificos como una nueva era geolégica: el antropoceno, en la que las actividades del ser humano
empezaron a provocar cambios bioldgicos y geofisicos a nivel mundial, especialmente a raiz de la revolucién
industrial y el uso de energias fésiles (Steffen et al., 2007). Al afiadir nuevas fuentes de diéxido de carbono, se
alteré el equilibrio que se mantenia en la tierra durante el holoceno desde hace 11 700 afios hasta la segunda
mitad del siglo XVIII.

En este panorama del desequilibrio ambiental surge el concepto de limites planetarios, referido a las
areas fundamentales que afectan la estabilidad del planeta. El Centro de Resiliencia de Estocolmo estableci
nueve limites planetarios, de los cuales hay cuatro en un riesgo importante. Los procesos ciclo biogeoquimicos
(alteracién de los flujos del fésforo y el nitrégeno) e integridad de la bidsfera (erosion de la biodiversidad o
desaparicién de especies animales o sexta extincién de la vida en la tierra) se encuentran en riesgo alto y dos
limites estdn en riesgo moderado: cambio climdtico y cambios en el sistema de tierras de bosques (Steffen et
al., 2007).

Estos mecanismos no pueden desligarse de las repercusiones en la época actual. Ulloa (2019) propone el
concepto de capitaloceno, atribuyendo la responsabilidad del cambio global al sistema capitalista, en tanto la
crisis climéatica seria consecuencia de un modelo econémico centrado en el capital.

Sin embargo, este articulo, sin desconocer las desigualdades sociales ni el papel del capitalismo en la
transformacion de la naturaleza, optard por el término antropoceno, dado que la crisis climatica no se explica
unicamente por las desigualdades econdémicas, sino por las emisiones de CO . De acuerdo con Arias Maldonado
(2018), es preciso ilustrar otros argumentos que hacen énfasis en el antropoceno y no en el capitaloceno. Primero,
siendo la poblacion mundial un factor indiscutible en la produccién de CO2, paises como China e India no
eran capitalistas cuando se dio su gran crecimiento poblacional, ademas, en la actualidad ha disminuido la
tasa de natalidad en las sociedades capitalistas. Otro punto es que el inicio del antropoceno coincide tanto
con el mejoramiento material de los paises en desarrollo como con la disminuciéon de la desigualdad planetaria.
Finalmente, se advierte una transformacién radical del planeta derivada de la modificacién excesiva del medio
segliin las necesidades humanas.

permite hablar de una espiritualidad subyacente al sistema alimentario en general?, primer objetivo del proyecto de
investigacién Lugar y sentido de la espiritualidad en la agroecologia de base comunitaria en Colombia.

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 66




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Visiones de mundo y relacién con la crisis ambiental y el sistema agroalimentario

Segtn Leén Sicard (2014), la agricultura constituyé una revolucion en el neolitico: se pas6 del nomadismo a
la vida sedentaria, se incrementé tanto la produccién de alimento como el nimero de habitantes, y se favorecid
la especializacion laboral, entre otros cambios.

Con base en De Souza Silva (2001), es posible afirmar que en cada momento histérico de la humanidad
ha prevalecido una vision de mundo, la cual se plasma en la forma de hacer agricultura. El autor menciona
cuatro grandes tipos de agricultura —tradicional, revolucion verde, transgénesis y sustentable— a los cuales
corresponden las visiones de mundo organica, mecanica, econémica y holistica, respectivamente.

Visiéon organica del mundo o agrarianismo

Considerando que las agriculturas tradicionales sentaron las bases de la agricultura, es fundamental tener
presente su aporte. Dentro de sus rasgos caracteristicos estan su diversificacién —no habia monocultivos— y
su relacién sagrada con los distintos elementos del planeta, dado que las comunidades agricolas los concebian
como deidades. Estas agriculturas perviven desde hace aproximadamente 10 000 anos, el inicio de la agricultura
en el neolitico, un periodo muy largo en comparacién con los 200 afios de las agriculturas modernas, iniciadas
con la Revolucién Industrial (Roudart, 2010).

La produccién agraria ocupaba un lugar central en la vida humana. En esa época surgen los centros de
origen de las especies? , los centros de desarrollo tecnolégico como los arados en Roma, el uso de estiércol
para fabricar abonos en China, los sistemas de tumba y quema en la franja tropical, entre otros. Este periodo
se caracteriza tanto por la vision agrarista u organica del mundo como por la articulacién entre sociedad
humana y ambiente. Segin esta vision, el ser humano —producto de la tierra y de su proceso biolégico— no
estd separado de ella, sino intrinsecamente vinculado: es parte de la tierra.

Vision mecdnica del mundo

Esta visién se rige por leyes de las matematicas exactas y se autoproclama como nueva autoridad moral,
adjudicandose la capacidad de validar o rechazar saberes cognoscitivos o practicos. Ademaés, tiene otras fuentes
que la completan, por ejemplo, la teologia cristiana y su concepcién de tiempo no repetitivo, descrito como
lineal y con un propésito, lo que favorecié la idea de progreso (Juan 1, 1-14; Agustin, 2010).

Si la visién organica se caracterizé por procesos de coproduccién con el ambiente, la visién mecanica
transformo esa relacién en extractivista, con su concepcién de la vida como competencia y la actitud de
supremacia del ser humano sobre los deméas elementos de la naturaleza, ademaés, estd relacionada con la idea
del sometimiento de la mujer al varén como una ley natural (Angel-Maya, 2014; Capra, 1996; De Souza Silva,
2001; Giraldo, 2018; White, 2007).

Entre sus prioridades estan el progreso como sinénimo de crecimiento, la cuantificacién, la produccién,
los ‘recursos humanos’ las redes electronicas, las relaciones causales desligadas de lo social, y el capital como
medida de valor, al punto que los bienes naturales y el ser humano son tomados de forma utilitarista, como
recursos (Eschenhagen, 2017; Universidad Nacional de Colombia, TelevisionUNAL, 2021).

Desde esta visién la historia se considera irrelevante y la percepcién individual, superflua (De Souza Silva,
2001; Delgado y Rist, 2016; Parra, 1994; Shiva, 2004). Dentro de los fundamentos de la ciencia convencional
estd la idea de dominio sobre la naturaleza a partir de la experiencia y los sentidos, donde los hechos son
los tinicos objetos de conocimiento. Ademads, el positivismo asume la fe en la ciencia como tnica forma de

2Corresponde a ciertos lugares del planeta donde se dieron las condiciones ambientales y sociales para la creacién
de especies de interés humano. Alli se concentra la mayor diversidad genética de cada especie particular.

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 67



ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

conocimiento valido, y el empirismo, en cuanto que considera al investigador un mero catalogador de fenémenos,
niega la existencia del sujeto epistémico (Costa Gomes, 2017). Como resultado esta la fragmentacién de la
unicidad del mundo, lo que se expresa tanto en la desarticulaciéon del conocimiento como en la imposicion de
posturas radicales que rechazan otras formas de ver la realidad, asi, los saberes ancestrales —en medicina o
agricultura— son descalificados como improductivos o arcaicos.

Los criterios de produccién en masa y con alta tecnologia de la revolucion industrial, aplicados al &mbito
de la agricultura, da origen a la revolucién verde, caracterizada por la ruptura de la articulacion sociedad-
naturaleza. El modelo de dicha revolucién se plasma en cinco elementos: monocultivos, maquinaria, agrotdxicos,
energia fosil y semillas mejoradas. Como resultado, se impone un modelo reduccionista que, por un lado,
disminuye costos y mano de obra, y que, por otro lado, reduce la diversidad genética de los cultivos y aumenta
su vulnerabilidad frente las plagas (Cochet, 2015; De Jesus, 2017; Toledo y Barrera-Bassols, 2009).

Vision del mundo econémica o de transgénesis

En la transgénesis se exacerba la visién mecanica del mundo. Esta visién, aunque presente desde la
aparicion del comercio intercontinental, se ha fortalecido con la revolucién econémica que inicié en la década
de 1970, con el nuevo régimen de acumulacién, conocido también como transnacional e informacional (De
Souza Silva, 2001; Viana, 2016). Segun De Souza Silva (2001), el sistema capitalista aproveché la caida del
socialismo soviético para sustituir la ideologia del Estado por la del mercado.

Este es un contexto comprendido principalmente a través de las leyes del mercado y la premisa del egoismo
como caracteristica de los individuos. Siendo asi que lo que no tiene valor econémico carece de importancia,
por lo tanto aspectos como bienes naturales, seguridad y soberania alimentaria son ignorados con facilidad
(De Souza Silva, 2001).

Ademés, surge la modificacién de organismos por medio de ingenierfa genética (OGM)?, lo cual pone en
riesgo la estabilidad genética de las especies en sus centros de origen, debido a la contaminacién que se puede
generar de especies emparentadas con los nuevos OGM. Respecto de la mejora de las semillas, es preciso
mencionar que en la transgénesis hay una ruptura cualitativa, dado que esta no se realiza entre especies
emparentadas, sino a partir del corte de segmentos de ADN que se trasladan de una especie a otra. La
transgénesis supuso otro cambio en la forma de hacer agricultura y de entender el mundo.

En consecuencia, puede afirmarse que el monopolio de la tierra ha dado paso al monopolio de las semillas
y, con ello, al de la vida misma (Shiva, 2004). De hecho, a partir de 2003, las diez més grandes industrias
productoras de semillas pasaron de controlar la tercera parte de este comercio a controlar la mitad (Ceccon,
2008).

Este cambio en las dindmicas de produccién ha afectado significativamente la relacién del campesino con
la tierra, pues el modelo de desarrollo basado en la idea de acumulacién de riqueza aleja cada vez mas al
ser humano del ambiente. Aunque, segiin Toledo (2022), las cosmovisiones, creencias espirituales y practicas
rituales de muchos agricultores constituyen sabiduria, como lo afirma Leén Sicard (2014), desde la perspectiva

occidental son consideradas irrelevantes u obstaculos para la ciencia, y en consecuencia han sido dejadas de
lado.

En esta visién el mundo es percibido como un mercado en el que las relaciones sociales ceden su lugar a
las transacciones comerciales, la ciencia estd al servicio del lucro, y, como en la visién mecénica, la historia no
es relevante.

Este modelo se originé por la confluencia de distintos factores. Aqui se destaca el papel de las visiones

30rganismo genéticamente modificado.

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 68




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

mecanica y econémica del mundo, asi como el de las creencias que sostienen y perpetiian su consolidacién.
Por ello, se vuelve relevante explorar la visién holistica del mundo, la cual ofrece una luz de esperanza en
medio de la crisis.

Vision sistémica u holistica del mundo

Luego de la crisis ecolégica vivida a mediados del siglo XX surge el movimiento ecologista para luchar
contra el dafio ambiental mediante la promocién de la armonia entre el ser humano consigo y con su entorno.
Este movimiento promueve un nuevo humanismo que contribuye a responder a los retos de la actual crisis
ambiental (Pérez Prieto, 2023). El desafio de revertir los dafios causados a la tierra y a la cultura suscita
alternativas frente a la decepcién generada hacia la revolucién verde, la amenaza para la diversidad genética
vegetal y la vida en el planeta. Para ello se requieren cambios sustanciales que contribuyan a frenar el deterioro
ambiental y cultural, y que a la vez favorezcan la vida en el planeta con sentido de justicia social. Esto implica
reconstituir una vision holistica del mundo, en la cual la espiritualidad retome una posicién relevante respecto
al propoésito de generar bienestar para la humanidad.

Los cambios sustanciales necesarios incluyen la multiplicacién de experiencias comunitarias articuladas
entre si y con la sociedad en general, en las que la solidaridad es un principio fundamental (Angel-Maya, 2014;
Boff, 2000; Ceccon, 2008; Guattari, 1996; Reid et al., 2005).

Pérez Prieto (2023) afirma que los ecologistas critican el modelo capitalista con su devastacién ambiental
y social en pro de los rendimientos econémicos, lo cual es visto como una amenaza para los intereses de las
empresas multinacionales, por lo cual los integrantes de este movimiento social son atacados por miltiples
vias, incluyendo el descrédito y la muerte. La visiéon holistica del mundo trae consigo formas hibridas de
construccién de conocimiento, como el ecofeminismo y el artermundialismo.

El ecofeminismo da prioridad al valor de la vida mientras “lucha por la plena participacién de la mujer
en la vida econémica, politica, social y religiosa, con los mismos derechos del hombre” (Pérez Prieto, 2023,
p. 136). En concordancia, Shiva (2013) plantea que el ecofeminismo se basa en tres principios:

1. La tierra como ser vivo, sagrado y fundamento de la conexién entre todos los seres vivos.

2. La denuncia del patriarcado, que coopta la naturaleza y subordina a la mujer frente al varén y a la
produccién.

3. Respeto a todo ser viviente en su diversidad.

El altermundialismo, por su parte, consiste en un ecologismo en relacién con los pueblos empobrecidos del
‘tercer mundo’, victimas del modelo capitalista que oprime la tierra. Al respecto, Pérez Prieto (2023) afirma
que “defender la naturaleza y atacar las causas que la degradan y contaminan tiene que estar indefectiblemente
unido a la causa de los més pobres, que son los que mds sufren la degradacién ecoldgica” (p. 139). Del mismo
modo, Girardi (1994, como se cité en Pérez Prieto 2023, p. 139), sostiene que “la destruccién del ambiente
provoca la destruccion fisica y cultural de los pueblos...; porque viola su derecho a la autodeterminacién
politica, econémica, ecolégica y cultural, destruye sus fuentes de alimentacién”.

La mirada holistica favorece la forma como se construye conocimiento en esta época: el pensamiento
complejo y el didlogo entre diferentes formas y sistemas de conocimiento, como el occidental —entendido
como uno entre otros— y los saberes ancestrales, con sus aportes a la sustentabilidad alimentaria y ambiental.
Sin embargo, se necesita un nuevo paradigma posmoderno o posindustrial frente al capitalismo que contribuya
la construccion de un nuevo entendimiento sobre el desarrollo, como el Sumak Kawsay, propuesto por las
comunidades tradicionales, conocidas también como espiritualidad (De Jesus, 2017; Delgado y Rist, 2016;
Oviedo Freire, 2011).

La vision holistica da prioridad a valores como la sustentabilidad, la solidaridad, la equidad de género,

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 69




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

la conservacién de los bienes naturales y los derechos de las nacionalidades indigenas. Desde esta vision, la
historia ocupa un lugar muy importante en la comprension de la realidad, pues pasado, presente y futuro estan
conectados; asimismo, se valoran las percepciones de los diferentes grupos de actores, dado que el contexto es
el resultado de ellas (De Souza Silva, 2001).

La conexién espiritual con la tierra hace parte de lo que aporta la visiéon holistica del mundo en el
proceso de recomponer esas relaciones rotas. De hecho, la visién holistica tiende hacia la interrelacionalidad
entre lo material y lo trascendental, como entre lo filoséfico y lo espiritual (Pérez Prieto, 2023). Se trata
de recomponer elementos de la visién orgdnica del mundo, entre ellos, la relaciéon espiritual con la tierra. A
partir de las propuestas de De Souza Silva (2001), sobre una visién holistica del mundo, surge una cuarta
forma de agricultura: la sustentable, que emerge como respuesta al cambio que presenta la época actual, de la
posmodernidad.

Comprension de espiritualidad

En este apartado se pretende responder la pregunta jqué se entiende por espiritualidad?, para poner en
didlogo esta disciplina con la agroecologia en el marco de crisis ambiental. Esta comprensién es fruto de una
construccién personal inspirada en multiples fuentes (Aquino, 2010; Arendt, 2009; Azcuy, 2011; Boff, 2000;
Céceres et al., 2008; Capra, 1996; Casaldaliga y Vigil, 1992; Francisco, 2015; Giraldo y Toro, 2020; Gutiérrez,
1989; Ingold, 2012; Palacio Vargas, 2015; Parra, 2013; Pikaza, 2020; Saldivar Arellano y Castro Ramirez, 2023;
Schneiders, 1998; Shiva, 2004; Toledo, 2022; Waaijman, 2007).

Vigil (2021), propone que:

Nuestras representaciones pueden ser, no sélo [sic] verdaderas o falsas, sino consolidantes o
alienantes, beneficiosas o daninas; nos pueden llevar a vivir este mundo con atencién y con cuidado,
o a despreciarlo y quedar pendientes sélo [sic| del cielo, mientras nos legitiman para depredar
inmisericordemente este plano inferior de meros “recursos naturales”. (p. 15)

Frente al anterior aporte, aqui la espiritualidad se comprende como una dimension constitutiva del
ser humano, que contribuye a definir su naturaleza y finalidad, a responder quién es el ser humano. La
espiritualidad como dimensiéon humana, a su vez, hace al ser humano ‘capaz’ de..., le otorga una conciencia
que le posibilita construir sentido de vida, méas alla —e incluso a pesar— de hacer parte de un credo o religion;
la espiritualidad es transversal a la existencia humana como proveedora de horizonte y esperanza.

La espiritualidad estd intimamente relacionada con todos los ambitos de la vida humana: bioldgico,
emocional, relacional y trascendente. En este tltimo sentido, la espiritualidad permite la apertura al horizonte
del Infinito, de lo trascendente, de aquello que se intuye, se anhela y que desborda al ser humano.

Esta dimensiéon humana tiene que ver tanto con la realidad interior —capacidad de autoconocimiento y
autotrascendencia— como exterior, por lo que impacta la politica, la economia y la vida comunitaria. Es,
ademads, un impulso que convoca a vivir de otro modo, de forma plena, y en este proceso el ser humano no
tiene otra posibilidad que hacerlo desde lo que tiene delante: el mundo, la naturaleza, la tierra, el otro ser
humano. En consecuencia, la espiritualidad estd intimamente entroncada con la vida en la tierra y, por tanto,
con la agroecologia, en tanto disciplina que promueve la justicia socioambiental.

Diversos sectores humanistas, entre ellos el cristianismo, critican los postulados de la razén instrumental
que sostienen el sistema econémico: el individualismo, el progreso indefinido, la competencia, el consumismo
y el mercado sin reglas (Francisco, 2015, parr. 210; Pikaza, 2020). En contraposicién a tales postulados, la
compresién de espiritualidad del presente articulo ofrece otros argumentos: fraternidad, solidaridad, gratuidad

4Cuando se toman aportes especificos de fuentes determinadas, estas son indicadas.

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 70




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

e interconectividad. Segin Boff (2000), Capra (1996) y Francisco (2015, parr. 138), todo estd conectado, y
esta relacién implica, en palabras de Shiva (2004), que “estamos conectados unos a otros a través del amor,
la compasién, la responsabilidad ecolégica y la justicia econémica, que substituyen avaricia, consumismo y
competencia como objetivos de la vida humana” (p. 6).

Pérez Prieto (2023) sostiene que los cristianos, para serlo auténticamente, deben llevar una comunién con
toda la creacion, “estableciendo relaciones justas con sus hermanos, con la Tierra y con el cosmos, sintiendo
profundamente que ‘somos parte de la tierra y ella es parte nuestra’” (p. 227). Esta condicién, extrapolada al
género humano, puede interpretarse como indispensable para ostentar el titulo de ser humano integro.

Esta concepcién de la espiritualidad se fundamenta en una visién antropoldgica que parte de entender al
ser humano no como un ente compuesto o dividido, sino como un ser integral. Esta dimension, ademas, es
dinamica: lanza al ser humano a crecer, a desarrollarse, a humanizarse en sus relaciones consigo mismo, con
los otros y con lo que lo trasciende.

La espiritualidad es intrinseca al ser humano, por ello no puede comprenderse sin la relacion. De hecho,
Pérez Prieto (2023) aboga por la representacién de Dios como relacién en tanto El no es un ser aislado;
respecto de la dimensién relacional, sostiene que “un ser no entra en relacién con otro, sino que se encuentra
de por si en relacion” (p. 233).

La espiritualidad integrada en lo humano favorece la unidad y las relaciones en pro de la construccién de
comunidad, tanto con los otros como con la creacién en general. Esta comprensién de espiritualidad contrasta
con las visiones reduccionistas de culto, ritos e intimismo espiritualista con los que se confunden ciertas
religiosidades. Dado que promueve la apertura del horizonte, la espiritualidad prioriza la vida sobre la muerte
y sus mecanismos, como la cosificacién del ser humano y la absorcién de los bienes naturales al servicio del
capital.

Espiritualidad y perspectiva ambiental

Teniendo presente que el sistema agroalimentario afecta a la sociedad en general en aspectos tales como
el acceso diario al alimento (Shiva, 2004), la salud, el empleo, la disponibilidad de bienes como el agua, los
procesos de comercializacion, el desarrollo cientifico y el cambio climético (Leén Sicard, 2014), el modo en que
se hace y se vive la agricultura constituye un asunto ético y humano, dado que esté relacionado directamente
con el cuidado de la vida y el bienestar humano (Bernal Rico, 2025).

Segin White (2007), la causa ultima de la crisis ambiental reside en los imaginarios y creencias que sostienen
la tecnologia y la ciencia modernas. Mas alld de las causas inmediatas —sobrepoblacién, contaminacién,
sobreexplotacion—, este autor examina tanto las ideas sobre la relacién hombre-naturaleza, como los
presupuestos medievales que dieron origen a los movimientos cientificos y tecnolégicos dominantes.

A lo anterior se suma el influjo del cristianismo en la destruccién del animismo pagano y sus implicaciones
ambientales, lo cual eliminé el afecto hacia la naturaleza y permitié su cosificacion y explotacion.

White (2007) responsabiliza al cristianismo de la crisis ambiental, al afirmar que el comportamiento
humano en Occidente estd dominado, en primer lugar, por la creencia en el progreso ilimitado; y, en segundo
lugar, por la idea de que el ser humano debe dominar la naturaleza por mandato divino.

Las afirmaciones de White (2007) que responsabilizan al cristianismo de la crisis ambiental son debatibles,
en tanto constituyen un juicio de valor que descalifica gran parte de todo lo que se comprende y se ha
desarrollado como espiritualidad en Occidente. Dentro de ese todo cabe recordar los aportes de Francisco de
Asis, modelo de inspiracién para el cuidado de la casa comtin (Carbajo, 2016). El mistico de Asis no asume
la posicién antropocentrista de quien ve la naturaleza como materia neutra para el uso servil humano, ni

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 71




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

tampoco la posicién del administrador que domina la creacién, él toma la posicién de hermano e hijo de la
tierra.

Si el ser humano es imagen y semejanza de Dios (Génesis 1, 26-27), y la imagen o comprensién que el ser
humano tiene de Dios es la de un ser todopoderoso, entonces, el ser humano tiene derecho, como sefior y ser
superior de la obra creada, a disponer de ella segin su voluntad; de donde se derivan no solo sus tareas como
administrador, sino también su agencia en el proceso de explotacién sistematica que ha generado la crisis
actual. Al respecto, Pérez Prieto (2023) afirma que “mientras nuestra relaciéon con la naturaleza se rija por la
conviccién de la plena sumisiéon de esta al ser humano..., no hay esperanza ni para la naturaleza ni para el
propio ser humano” (p. 233).

Los planteamientos anteriores permiten constatar cémo ciertas formas de concebir y practicar la
espiritualidad en Occidente han generado una crisis en los procesos humanos y ambientales e invitan a
indagar por las causas tltimas de tal crisis. En este sentido, es pertinente mencionar que la cultura occidental,
debido al influjo dualista de la filosofia griega, durante varios siglos ha opuesto lo espiritual a lo material y el
cuerpo al alma, lo que lleva a creer que la espiritualidad esté alejada de la realidad, evitdndola o considerandola
inutil (Céceres et al., 2008; Casaldaliga y Vigil, 1992; Gutiérrez, 1989; Mejia Gutiérrez, 2011; Panikkar, 2007).
Asi, segin Ruiz (2001), se ha normalizado la costumbre de llamar ‘espiritual’ solo a las actitudes interiorizadas
y a los momentos de concentracién asociados a la liturgia o a la religién.

Con base en White (2007), es posible afirmar que si en Occidente se presenta un dualismo sociedad-
naturaleza fruto de una espiritualidad orientada a la accién y una teologia voluntarista que busca comprender
la mentalidad de Dios, en Oriente hay una visién artistica de la naturaleza, la cual es considerada como un
lenguaje simbdlico a través del cual Dios habla a los seres humanos.

También desde las perspectivas indigena, afrodescendiente y semita, el mundo es visto como unidad. Por
ende, en las culturas precolombinas americanas existe una visiéon de respeto y solidaridad social, en la cual lo
natural es considerado parte integrante del acto creador, o parte del tiempo y del espacio, y no prevalece un
deseo de dominar (Leén Sicard, 2014).

Aunque los modos de ver el mundo y el ser humano son diversos tanto en oriente y occidente como en los
ambitos indigena, afrodescendiente y semita, es justamente el testimonio de los ‘misticos’ de cada latitud lo
que hace posible reconocer la originalidad de una espiritualidad que es transversal a las culturas y que convoca
a la conciliacién y reconciliacién de ideas, propuestas, caminos y perspectivas. Y por esta via se descubre y
resignifica la tierra y sus diversas expresiones de vida.

Segun Pérez Prieto (2023), en la corriente original del judeocristianismo hay una concepcién positiva del
mundo, en lugar de desprecio por la materia, y una comprensién unitaria de la realidad, no dualista, en tanto
que materia y espiritu estan profundamente unidos. De hecho, el destino de los seres humanos y el de la tierra
estdn estrechamente unidos, como lo denota el mismo lenguaje biblico Adam (ser humano) y Adamd (tierra)
(cf. Génesis 2,4b-3,24). Con base en el planteamiento del afio sabético del Levitico (cf. 21, 1-12), Pérez Prieto
(2023) afirma que “la tierra no le es entregada al pueblo de Israel, sino que mds bien parece que es el pueblo el
que es entregado a la tierra para que cuide de ella” (p. 150).

La dimension ambiental en la reflexion teologica moderna

No obstante el olvido de la reflexion teolégica moderna sobre la naturaleza, algunos tedlogos contemporaneos
como Schweitzer (1962), Pannenberg (1993) y Moltmann (1992), citados por Pérez Prieto (2023), han tenido
en cuenta, como veremos a continuacion, la dimensién ambiental.

Moltmann (1992, como se cité en Pérez Prieto, 2023) denuncia la imagen de Dios masculino opresor
—propia de la modernidad— y aboga por redescubrir la imagen trinitaria, en la que todos los seres vivos

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 72




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

forman parte de una misma familia.

En el mismo sentido Gibellini (1995, como se cité en Pérez Prieto, 2023), refuta las interpretaciones de la
modernidad referentes al mandato de ‘dominar la tierra’ en un sentido despoético.

Pérez Prieto (2023) llama la atencién sobre la contribucién a la ecoteologia de las teologias feminista y
de la liberacion. La teologia feminista, afirma el autor, intenta romper el circulo androcéntrico, apuesta por
las relaciones de respeto, colaboracién y no dominacién con la mujer y con los demas seres creados. Por su
parte, la teologia de liberacion pone su énfasis en liberar al pobre de la opresién que generan las relaciones
socioecondémicas injustas, y, en la reflexién ambiental, llama la atencién respecto de la opresion a la tierra.

Es preciso tener presente la interrelaciéon entre la crisis ambiental y social mencionada por Boff (1996)
y retomada por Francisco (2015). Ademads, Boff (1996) critica la postura antropocéntrica del cristianismo
catélico que deja de lado las relaciones de solidaridad. Pérez Prieto (2023, citando a Sacchi, 2020) afirma
contundentemente que sin didlogo con las ciencias de la vida no es posible hacer teologia viva o actual.

Entre la década del 70 del siglo XX y hasta 2014 hay, dentro de la Iglesia catélica, pocas declaraciones
sobre el tema ambiental. Mientras Benedicto XVI (2007) exhorté a cambiar las estructuras econémicas que
danan el planeta, Francisco (2015) publicé la Carta Enciclica Laudato Si’. Dentro de los aportes de esta
Enciclica son destacables la promocion del cuidado de la creacion, la conciencia de la interconectividad de todo
con todo y la denuncia de la injusticia que oprime al pobre y la casa comiin en aras del beneficio econémico
(Pérez Prieto, 2023).

Un cambio radical de conciencia para enfrentar la crisis ambiental

“El mundo ha emprendido un mal camino que ha de desembocar en una catastrofe sociopolitica si no se
produce una metanoia [transformacién del pensamiento] radical; [...] es necesario un cambio antropolégico
imposible sin una metanoia espiritual” (Panikkar, 1999, p. 28, citado por Pérez Prieto, 2023, p. 196). En el
mismo sentido, Laudato S7" denuncia la concepcién del mundo dominada por el paradigma del mercado. Asi,
la tierra no es un recurso para explotar sino “un espacio sagrado donde interactuar” (Francisco, 2015, n.° 146).
Especial atencién merece la conectividad de todos los seres: “Todos los seres [...] estamos [..], entrelazados por
el amor que Dios tiene a cada una de sus creaturas” (Francisco, 2015, n.° 92).

Cabe mencionar que la violencia socioecondémica y politica sobre los pueblos ha roto las relaciones sociales
y ha violentado el ambiente produciendo escenarios de muerte. Por ello, se requieren alternativas al modelo
social vigente, en las que la fantasia, el simbolo y la religién sean valorados al mismo nivel que la produccién
y la racionalidad (Boff, 2000). Como consecuencia de la violencia antes enunciada, surge una relacién injusta
que obliga al opresor a olvidar que el otro es igual a él, de hecho, lo cosifica, con lo cual se deshumaniza hasta
el punto de violentarlo. A su vez, el oprimido también se deshumaniza, pues se le niegan sus derechos bésicos,
incluido el derecho a vivir. El daio a lo sagrado exterior, como lo es la vida de los distintos seres, se deriva del
descuido de lo sagrado interior, es decir, de la interioridad (Boff, 2000).

Sin embargo, algunas voces tratan de mostrar un panorama distinto respecto del sistema agroalimentario,
e incluso niegan la crisis ambiental. En este contexto, resulta necesario senalar que otro aspecto relevante de
la problematica actual es la desinformacion sobre el modelo agroalimentario industrial, orientada a negar,
disimular o confundir al puiblico respecto de la crisis. Esta desinformacién se desprende de la légica propia de
la visién econémica del mundo ya mencionada, y se articulan con el régimen informacional, dada la influencia
de los medios de comunicacion. No es extrano, entonces, encontrar publicaciones con aire de cientificidad
que niegan el impacto ambiental de los agrotdxicos y del “paquete tecnologico” adjunto a las practicas
agroindustriales; publicaciones que han llegado incluso a afirmar que los monocultivos fueron préacticas
“premodernas” propias de los moradores de la Amazonia (El Espectador, 2025).

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 73




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Como se mencioné previamente, la visién econémica en la cuarta revolucién industrial incorporé la
tecnologia de la informacién a los campos agricolas. En el contexto colombiano, Bohérquez (2019) presenta
esta situacion como un logro, al afirmar que la inteligencia artificial ha permitido agilizar procesos y optimizar
la toma de decisiones. Bohdérquez (2019) muestra también la cuantificacion de los cultivos como una de las
ventajas de la tecnologia de la informacién, y agrega que otras ventajas de la cuarta revolucién industrial
son cambiar la mano de obra por maquinas, eliminar el trueque de los indigenas e impulsar el comercio. Es
preciso senalar que esta vision econémica presenta de forma positiva la supresién de mano de obra, lo que en
definitiva representa la exclusién de las personas mas vulnerables y la destrucciéon de valores culturales como
las préacticas econémicas ancestrales.

Otros efectos no menos importantes de la agricultura industrial son que se basa en tecnologias que degradan
el suelo; de hecho, muchos de los insumos quimicos provocan la esterilizacion del suelo y la contaminacién de
las napas subterrdneas. Ademas, el alto costo de los agroquimicos ha empobrecido a los campesinos, acarreando
el incremento la desigualdad social y el deterioro la salud humana (Altieri, 2021; Ceccon, 2008; De Jesus,
2017).

Una caracteristica de la época actual es el profundo vacio en la subjetividad y en el sentido de vida,
derivado de la idea que invita a creer en un crecimiento material ilimitado —tangible en la sobreproduccién de
bienes materiales e inmateriales— que beneficiaria a toda la humanidad. Como un circulo vicioso, la asfixia
ambiental derivada del modelo agricola industrial y de sus promesas de progreso expresa ese vacio de sentido.

Si se admite una relacién entre la crisis planetaria y el vacio del ser humano (Rodriguez, 2019; Giraldo
y Toro, 2020), y que dicha crisis es consecuencia de la crisis espiritual de la modernidad (Francisco, 2015),
entonces no basta con abordar la agroecologia desde lo inmanente. Tampoco es suficiente conocer las practicas
de los pueblos originarios y de los grupos sociales que desarrollan sus actividades agricolas en armonia con su
entorno; lo fundamental es comprender el fundamento espiritual que sostiene dichas practicas, su sentir mas
profundo (Giraldo y Toro, 2020; James et al., 2023; Rodriguez, 2019; Toledo, 2022).

Frente a la concepcién espiritual del ser humano como dominador-explotador de la creacién el Dalai Lama
afirma:

“Todos los seres tienen derecho al bienestar y la felicidad. Todos nosotros tenemos la obligacién de
asegurar su bienestar”. Esto crea la responsabilidad de los humanos como administradores, en vez
de la nocién dominante de la superioridad, del control y de la propiedad. (Shiva, 2004, p. 7)

En la misma linea, Shiva propone la democracia de la tierra, que

beneficia la diversidad en la naturaleza y la sociedad en su forma y en su funciéon. Cuando
reconocemos el intrinseco valor e importancia de cada forma de vida, prosperan la diversidad
biolégica y la diversidad cultural. Las monoculturas resultan de la exclusiéon y dominaciéon de las
especies: una variedad, una raza, una religién, una perspectiva del mundo. Las monoculturas son
una indicacion de la coaccién y pérdida de libertad. La libertad implica diversidad. La diversidad
significa libertad. (2004, p. 5)

Por su parte, la agroecologia posibilita redescubrir el didlogo entre cultura y medio, al revalorar las técnicas
agricolas de los pueblos originarios, ajenas al monocultivo, y al abrirse a nuevas formas para crear condiciones
id6neas de habitabilidad (Giraldo y Toro, 2020; Maturana-Romesin y Mpodozis, 2000; Reichle, 2004).

La espiritualidad puede considerarse como un soporte que, segin Giraldo (2018), produce un sentido de vida:
“La base que sustenta la agroecologia y que la diferencia del negocio agroextractivo... [es] la co-configuracién
de un sostén profundo que crea sentido y nos lleva a reencontrarnos y reconciliarnos con la vida” (p. 176).

En la misma linea Ledén Sicard (2014) presenta una exigencia que enfrenta y acepta la agroecologia: la

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 74




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

descripcion y estudio de la agricultura, la cual

desborda... los estrechos marcos disciplinares de la agronomia o [de] la biologfa y exige la intervencién
de nuevos enfoques mas amplios... que, partiendo de la naturaleza agronémica y ecologica de los
sistemas agrarios, incluya el acervo cultural en su totalidad. (p. 31)

Partiendo del supuesto de Ledn Sicard (2014), segin el cual la agroecologia debe asumir como reto la
cualificacién, sistematizacion y difusién de los sistemas productivos tradicionales del mundo reproducibles en
la actualidad —como paradigmas de lo que hay que hacer en el hoy para la preservacién de una vida con
calidad para la humanidad y su entorno—, es preciso mencionar que la espiritualidad contribuye a cumplir
este deber ser de la agroecologia.

En el plano social, més especificamente en el marco de la actual crisis ambiental, lo que posibilitaria
el fortalecimiento de las estructuras comunitarias y la lucha a favor de la vida es la espiritualidad (Boff,
2000; Mejia Gutiérrez, 2012, 2013). Ademés, es preciso mencionar que el futuro resultante del actual sistema
econdémico centrado en las tasas de ganancia carece de un horizonte de sustentabilidad. Frente a tal sistema
del lucro, aparecen propuestas que propenden por una economia de la abundancia, de la justicia y de la
esperanza (Leff, 2011; Mazzucato, 2019; Shiva, 2004).

En cuanto la agroecologia valora los saberes populares de las comunidades locales y su cultura, busca
recuperar tales saberes para ponerla al servicio de las practicas agricolas, en coherencia con la visién holistica del
mundo que se ha propuesto. De hecho, segin Lugo y Rodriguez (2018), no es posible aprender la agroecologia
por fuera de la realidad sociocultural y biofisica de los sujetos, debido a que su contexto genera estilos de
vida propios que se encuentran ligados al territorio y a las variedades de interacciones entre sus pobladores.
Por tanto, a través de la espiritualidad se podrian abordar estos contextos y sus actores, en tanto no esta
desligada de las liberaciones humanas, sus experiencias y saberes (Parra, 1994).

Por tanto, una agroecologia enraizada en la espiritualidad —es decir, que parte de la esencia misma del
ser humano, de su alteridad y de su relaciéon consigo mismo, con el entorno, con los otros y con lo Otro
que lo trasciende— se erige como parte de la solucion a la crisis actual de la vida en el planeta. Dado el
caracter liberador de la espiritualidad —en tanto promueve la defensa del ambiente y de los derechos de los
ciudadanos—, su incorporaciéon en la agroecologia resulta fundamental. Ademaés, esta transdisciplina pretende
ser una ciencia holistica en didlogo con otras ciencias y con los saberes populares. Con base en Ruiz-Rosado
(2006), es preciso hablar de la agroecologia como transdisciplina en tanto:

La agroecologia ha de apoyarse con el enfoque de sistemas para apreciar mejor los problemas reales
y necesariamente ha de integrar los conocimientos de la disciplina, multidisciplina, interdisciplina
y el conocimiento local para lograr una transdisciplina que fortalecen el enfoque holistico. (p. 142)

La agroecologia: ciencia ambiental y expresion de la espiritualidad de la vida

Aunque la sustentabilidad guarda estrecha relacién con las agriculturas tradicionales y con la visién de
mundo propia del agrarianismo, se distingue de estas, pues se propone en una época distinta del devenir
humano. De esta manera, cuando hablamos de agroecologia no hablamos de una forma de agricultura, hablamos
de una visién de mundo distinta (Toledo, 2022). La agroecologia no se reduce al uso de algunas técnicas o de
insumos bioldgicos y de semillas nativas; la agroecologia intenta desarrollar una transformacion radical de los
sistemas de produccién que han imperado en la modernidad, para recuperar mucho de la racionalidad propia
de los sistemas precedentes.

Como respuesta a la crisis que se ha generado por la agricultura de revolucién verde y de transgénesis
surge la agricultura sustentable, concordante con los enfoques holistico, sistémico y complejo. La agricultura
sustentable es distinta de las agriculturas tradicionales, pues mientras estas respondieron al interés de satisfacer

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 75




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

necesidades alimentarias utilizando la oferta de los ecosistemas en los que vivian los grupos humanos, la
agricultura sustentable se esta construyendo en la posmodernidad. En la época actual se busca reconfigurar las
relaciones entre la sociedad y la naturaleza, dado que estas fueron rotas por la agricultura de revolucién verde
y de transgénesis. Para simbolizar esta época de la agricultura sustentable, De Souza Silva (2001) propone la
metafora del sistema.

En esta sustentabilidad se han vuelto a revisar muchos de los aportes de la visién orgénica o agrarista
del mundo, para recomponer la relacion sociedad-naturaleza. No se trata de volver al pasado y replicar las
tecnologias de antafio. Se trata de revisar la racionalidad que imperé en las agriculturas tradicionales, para
revalorar y recuperar muchos de esos elementos en la construccion de una nueva forma de agricultura que es
la agricultura sustentable. Esta agricultura sustentable incluye a la agroecologia, y en general las agriculturas
alternativas, es decir todas aquellas formas particulares de hacer agricultura no dependiente de energia fésil,
que producen alimentos sanos bajo criterios de proteccion ambiental.

Por otra parte, los sistemas agroecoldgicos, al promover la agrobiodiversidad con su amplia red de
interacciones e interdependencias bioldgicas, el ciclaje de nutrientes y el uso de energia humana y animal,
generan mayor biomasa y eficiencia energética, a la vez que favorecen un mejor almacenamiento y
aprovechamiento de la energia solar. De esta manera la agroecologia contribuye a enfriar el planeta en
tanto la organizacién de la materia viva en equilibrio modera el gasto de energia ttil (Giraldo, 2018).

Contribucion de la espiritualidad para afrontar la crisis

En la hipétesis se planted una relacion entre crisis ambiental y espiritual. Este ejercicio de reflexién permite
afirmar la existencia de tal relacién, dado que mientras en las agriculturas tradicionales se consideraba la
sacralidad de la tierra, y por tanto se respetaba, tras la pérdida de esta vision, el sistema agroalimentario
moderno se ha insertado en practicas extractivistas que maltratan la tierra y la vida en diversas formas.

Con las visiones mecanica y econémica del mundo, la espiritualidad —en tanto dimensién humana
promotora del cuidado de la vida— desapareci6 y fue suplantada por el afdn de aumentar la produccién y la
rentabilidad para la acumulacién de capital.

Las visiones de mundo carentes de espiritualidad tienden a cosificar los distintos aspectos de la vida,
reduciéndolos a su valor econémico. Asi, si algo no tiene valor comercial, es inviable, pierde relevancia o queda
marginado.

Entre los frutos de una experiencia espiritual estan la solidaridad y la justicia, que implican respeto
hacia el otro. La pérdida de esa fuente espiritual ha conllevado la supresion de estos valores, y con ello, el
desconocimiento del otro como igual. En consecuencia, se ha debilitado el aprecio por otras formas de vida,
y se ignora aquello que no es medible ni cuantificable, hasta dejar sin valor lo que no produce ganancias
financieras.

Un fenémeno derivado de la vision econémica del mundo es que lo no comercializable se considera irrelevante,
lo cual se refleja en la pérdida de diversidad biolégica, como en el caso de los monocultivos.

La crisis ambiental actual estd sostenida por creencias que configuran visiones de mundo colectivas. El
desequilibrio de los ecosistemas se deriva de las visiones mecénica y econémica, que promueven la dominacién
de la naturaleza y el progreso ilimitado. Las dindmicas de produccién derivadas de estas visiones han alterado
profundamente la relacién del agricultor con la tierra, ya sea por pérdida de afecto hacia ella o por que se han
desvalorizado las sabidurias tradicionales.

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 76



ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Conclusiones

La falta de un horizonte de sustentabilidad por parte del sistema econémico hegeménico actual no es 6bice
para las propuestas de una economia alternativa, de hecho, estas animan a continuar con la opcién de la
agricultura sustentable, centrada en la vida y no solo en la acumulacién de capital.

Frente a la légica de dominacion, la relacién de fraternidad promovida por la espiritualidad —en sintonia
con la visién holistica del mundo y la agricultura sustentable— permite al ser humano reconocer a la naturaleza
como hermana o como hermana-madre. Esta perspectiva promueve el cuidado de la tierra, provee esperanza
en medio de la crisis e impulsa acciones concretas al servicio del bien comiin —como la transformacion de los
sistemas de produccién desde la justicia socioambiental—, reposicionando asi la vida como eje existencial y no
al lucro.

La vision holistica del mundo, expresada en la agricultura sustentable, restablece la conexién con la tierra
como fundamento para recomponer las relaciones rotas entre el ser humano y su entorno.

La relacion entre espiritualidad y agroecologia permite evidenciar que ambas disciplinas convergen en la
biisqueda del bienestar humano y de la vida en su totalidad; las dos se conciben como transdisciplinares y
valoran la interdisciplinariedad. Ademas, generan complementariedad, dado que la espiritualidad promueve la
interconectividad entre las diversas alteridades, mientras que la agroecologia reconoce y cultiva la compleja
red de relaciones entre los diversos seres del planeta, desde la promocién de la sustentabilidad en las practicas
agricolas de los distintos actores involucrados en el sistema agroalimentario.

Es preciso resaltar cémo la espiritualidad contribuye de forma singular en la armonia del ser humano con
su entorno. De hecho, la espiritualidad asumida como dimension profunda genera en el ser humano, que vive
desde dicha experiencia, un deseo de unidad, de interrelacién, conciencia de interconectividad e inclusién.
Gracias justamente a la progresiva toma de conciencia acerca de quién es y de aquello que lo habita como
parte de su condicién, lo que posibilita las relaciones consigo mismo, con los demas y, por supuesto, con el
ambiente. Asi, lo que se requiere cambiar fuera, debe cambiarse primero dentro como una especie de conversién
interior que recupera la verdadera conexién del ser humano con todo lo que le rodea, comenzando por su
propia realidad personal.

La espiritualidad no proviene de ‘expertos’ desconectados de la realidad que viven las comunidades; se
origina en la experiencia diaria de sus miembros y en su interaccién con el entorno. Por ello, es crucial
reconocerla como el pilar fundamental sobre el cual se construyen tanto las relaciones sociales como la propia
vida.

La espiritualidad, en tanto expresién de la humanidad misma estd en permanente evolucién. En la medida
en que las personas concretas y la comunidad asuman un proyecto alternativo al modelo de acumulacién, con
sus principios de explotacién y de méxima ganancia financiera, se manifiesta una transformacién socioambiental
al servicio de la vida.

Referencias

Agoglia Moreno, O. B. (2011). La crisis ambiental como proceso. Un andlisis reflexivo sobre su emergencia,
desarrollo y profundizacion desde la perspectiva de la teoria critica [PhD thesis, Universitat de Girona).
https://www.tdx.cat/handle/10803/7671

Agustin, S. (2010). Confesiones. Gredos. https://bdigital.uvhm.edu.mx/wp-content/uploads/2020/07 /san-
Agustin-Confesiones.pdf

Altieri, M. A. (2021). Confrontando la agroecologia chatarra: Elementos para oponerse a la captura corporativa
de la agroecologia. http://celia.agroeco.org/wp-content /uploads/2021/04/co-optacion-agroeco.pdf

Angel-Maya, A. (2014). La aventura de los simbolos. Una visién ambiental de la historia del pensamiento

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— rird



https://www.tdx.cat/handle/10803/7671
https://bdigital.uvhm.edu.mx/wp-content/uploads/2020/07/san-Agustin-Confesiones.pdf
https://bdigital.uvhm.edu.mx/wp-content/uploads/2020/07/san-Agustin-Confesiones.pdf
http://celia.agroeco.org/wp-content/uploads/2021/04/co-optacion-agroeco.pdf

ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

(2nd ed.). Ecofondo y Fundacién Colombia Multicolor. https://www.augustoangelmaya.org/libros/

Aquino, F. de. (2010). El cardcter praxico de la teologia: Un enfoque epistemoldgico. Teologia y Vida, 51(490),
477-499.

Arendt, H. (2009). La condicidn humana. Paidds. https://mega.nz/folder /n0F10QTS#9ZMI173ki6 A VI6m6ith
AyyQ

Arias Maldonado, M. (2018). Antropoceno: La politica en la era humana. Penguin Random House Grupo
Editorial.

Aunién, J. A., & Planelles, M. (2019). El CO2 en el cambio climatico | la cumbre del clima. El Pais.
https://elpais.com/especiales/2019/el-co2-en-el-cambio-climatico/

Azcuy, V. (2011). La espiritualidad como disciplina teoldgica: Panorama histérico, consensos y perspectivas
actuales. Revista Teologia, 47(105), 251-280.

Benedicto XVI. (2007). Al cuerpo diplomético acreditado ante la santa sede (8 de enero de 2007). In
L’Osservatore Romano. http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007 /january /documen
ts/hf ben-xvi_spe 20070108_ diplomatic-corps.html

Bernal Rico, L. C. (2025). Espiritualidad en la agroecologia de base comunitaria en colombia. In Memoria
académica del congreso popular, politico y cientifico de agroecologia, colombia 2024 (pp. 141-145).
Universidad Nacional de Colombia. https://movimientoagroecologico.co/

Boff, L. (2000). La dignidad de la tierra. Ecologia, mundializacidn, espiritualidad. Trotta.

Bohoérquez Guevara, K. S. (2019). Los hitos econémicos que marcaron las cuatro revoluciones industriales. La
Repiblica. https://www.larepublica.co/especiales/lr-65-anos /los-hitos-economicos-que-marcaron-las-cuatro-
revoluciones-industriales-2834230

Céceres, A., Hoyos, A., Navarro, R., & Sierra, A. M. (2008). Espiritualidad hoy: Una mirada histérica,
antropolégica y biblica. Theologica Xaveriana, 166. https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/teoxaver
iana/article/view/9413

Capra, F. (1996). La trama de la vida. Anagrama.

Carbajo, M. (2016). Ecologia franciscana: Raices de la laudato si’. Ediciones Franciscanas Arantzazu.

Caride, J. A., & Meira, P. A. (2001). Educacion ambiental y desarrollo humano. Ariel. https://www.research
gate.net /publication/287771112_ Educacion_ Ambiental y_Desarrollo. Humano

Casaldaliga, P., & Vigil, J. (1992). Espiritualidad de la liberacién. Amigo Del Hogar, 287, 385.

Ceccon, E. (2008). La revolucién verde: Tragedia en dos actos. Ciencias, 91. https://www.redalyc.org/pdf/64
4/64411463004.pdf

Cochet, H. (2015). Economy of agricultural production process. In Comparative agriculture (pp. 115-130).
Springer. https://doi.org/10.1007/978-94-017-9828-0__10

Costa Gomes, J. C. (2017). Bases epistemoldgicas da agroecologia. In A. M. de Aquino & R. L. de Assis
(Eds.), Agroecologia: Principios e técnicas para uma agricultura organica sustentdvel (pp. 71-99). Empresa
Brasileira de Pesquisa Agropecudria.

De Jesus, E. L. (2017). Diferentes abordagens de agricultura ndo convencional: Histéria e filosofia. In A. M. de
Aquino & R. L. de Assis (Eds.), Agroecologia: Principios e técnicas para uma agricultura orgdnica sustentdvel
(pp- 21-48). Empresa Brasileira de Pesquisa Agropecuédria.

De Souza Silva, J. (2001). ;Una época de cambios o un cambio de época? Elementos de referencia para
interpretar las contradicciones del momento actual. Boletin ICCI RIMAY, 3(25). http://icci.nativeweb.o
rg/boletin/25 /souza.html

Delgado, F., & Rist, S. (2016). Las ciencias desde la perspectiva del didlogo de saberes, la transdisciplinariedad y
el didlogo intercientifico. In F. Delgado & S. Rist (Eds.), Ciencias, didlogo de saberes y transdisciplinariedad
(pp- 35-60). Universidad Mayor de San Simén.

El Espectador. (2025, January 30). Asi habria funcionado un monocultivo de maiz en la amazonia hace
600 anos. https://www.elespectador.com/ciencia/asi-habria-funcionado-un-monocultivo-de-maiz-en-la-
amazonia-hace-600-anos/

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 78


https://www.augustoangelmaya.org/libros/
https://mega.nz/folder/n0F10QTS#9ZMl73ki6AV96m6ifhAyyQ
https://mega.nz/folder/n0F10QTS#9ZMl73ki6AV96m6ifhAyyQ
https://elpais.com/especiales/2019/el-co2-en-el-cambio-climatico/
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20070108_diplomatic-corps.html
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20070108_diplomatic-corps.html
https://movimientoagroecologico.co/
https://www.larepublica.co/especiales/lr-65-anos/los-hitos-economicos-que-marcaron-las-cuatro-revoluciones-industriales-2834230
https://www.larepublica.co/especiales/lr-65-anos/los-hitos-economicos-que-marcaron-las-cuatro-revoluciones-industriales-2834230
https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/teoxaveriana/article/view/9413
https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/teoxaveriana/article/view/9413
https://www.researchgate.net/publication/287771112_Educacion_Ambiental_y_Desarrollo_Humano
https://www.researchgate.net/publication/287771112_Educacion_Ambiental_y_Desarrollo_Humano
https://www.redalyc.org/pdf/644/64411463004.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/644/64411463004.pdf
https://doi.org/10.1007/978-94-017-9828-0_10
http://icci.nativeweb.org/boletin/25/souza.html
http://icci.nativeweb.org/boletin/25/souza.html
https://www.elespectador.com/ciencia/asi-habria-funcionado-un-monocultivo-de-maiz-en-la-amazonia-hace-600-anos/
https://www.elespectador.com/ciencia/asi-habria-funcionado-un-monocultivo-de-maiz-en-la-amazonia-hace-600-anos/

ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Eschenhagen, M. L. (2017). Tres ejes de didlogo epistemolégico para aproximarse a una interpretacién de la
relacién ser humano-naturaleza. Revista Austral de Ciencias Sociales, 32, 185-205. https://doi.org/10.420
6/rev.austral.cienc.soc.2017.132-10

Francisco. (2015). Laudato si’: Sobre el cuidado de la casa comin. Tipografia Vaticana.

Giraldo, O. F. (2018). Rehabilitar la piel de la tierra mediante la agroecologia. In Ecologia politica de la
agricultura: Ecologia y posdesarrollo (pp. 151-176). El Colegio de la Frontera Sur.

Giraldo, O. F. (2021). Agroecologia politica y afectividad ambiental.

Giraldo, O. F.; & Toro, I. (2020). Afectividad ambiental. Sensibilidad, empatia, estéticas del habitar. El Colegio
de la Frontera Sur; Universidad Veracruzana.

Guattari, F. (1996). Las tres ecologias (2nd ed.). Pre-Textos.

Gutiérrez, G. (1989). Beber en su propio pozo. Sigueme.

Ingold, T. (2012). Ambientes para la vida: Conversaciones sobre humanidad, conocimiento y antropologia.
Trilce.

Issberner, L.-R., & Léna, P. (2018). Antropoceno: La problematica vital de un debate cientifico. El Correo de
La Unesco, 2, 7-10. https://unesdoc.unesco.org/ark: /48223 /pf0000261901 spa

James, D., Wolff, R., & Wittman, H. (2023). Agroecology as a philosophy of life. Agriculture and Human
Values, 40(4), 1437-1450. https://doi.org/10.1007/s10460-023-10455-1

Leff, E. (2011). Economia ecoldgica, racionalidad ambiental y sustentabilidad. Sustentabilidad(es), 2, 5-9.

Leén Sicard, T. E. (2014). La perspectiva ambiental de la agroecologia: La ciencia de los agroecosistemas.
Universidad Nacional de Colombia, Instituto de Estudios Ambientales - IDEA.

Lugo Perea, L. J., & Rodriguez Rodriguez, L. H. (2018). El agroecosistema: ;Objeto de estudio de la
agroecologia o de la agronomia ecologizada? INTERdisciplina, 6(14), 89-112. https://doi.org/10.22201/cei
ich.24485705e.2018.14.63382

Maturana-Romesin, H., & Mpodozis, J. (2000). The origin of species by means of natural drift. Revista Chilena
de Historia Natural, 73(2), 261-310.

Mazzucato, M. (2019). El valor de las cosas. Penguin Random House Grupo Editorial.

Mejia Gutiérrez, M. (2011). Plegaria: Siuplica de construir lo nuestro. Mario Mejla Gutiérrez.

Mejia Gutiérrez, M. (2012). Energias sutiles: Recorriendo la senda del tao. Mario Mejia Gutiérrez.

Mejia Gutiérrez, M. (2013). Bien vivir: La sociedad futura. Mario Mejia Gutiérrez.

Oviedo Freire, A. (2011). Qué es el suma kawsay. Ediciones Sumak.

Palacio Vargas, C. J. (2015). La espiritualidad como medio de desarrollo humano. Cuestiones Teoldgicas,
42(98), 459-481. http://www.scielo.org.co/pdf/cteo/v42n98 /v42n98a09.pdf

Panikkar, R. (2007). De la mistica. Experiencia plena de la vida. Herder.

Paoli Bolio, F. J. (2019). Multi, inter y transdisciplinariedad. Problema. Anuario de Filosofia y Teoria Del
Derecho, 13, 347-357. https://doi.org/10.22201/iij.24487937¢.2019.13.13725

Parra, A. (1994). Interaccién del saber cientifico en perspectiva teolégica. Theologica Xaveriana, 44(112),
401-425.

Parra, A. (2013). De camino a la teologia de la accién. Theologica Xaveriana, 63(175), 143-171.

Pérez Prieto, V. (2023). Hacia una ecoteologia. Fragmenta.

Pikaza, X. (2020). Mistica y ecologia. Revista de Espiritualidad, 79, 47-86. https://www.revistadeespirituali
dad.com/upload/pdf/2703articulo.pdf

Reichle, F. (2004). Francisco varela. 5Qué es la vida? Monte Grande. https://www.youtube.com/watch?v=pf
14LoBH37Q

Reid, W. V., Mooney, H. A., Cropper, A., Capistrano, D., Carpenter, S. R., Chopra, K., Dasgupta, P., Dietz, T.,
Duraiappah, A. K., Hassan, R., Kasperson, R., Leemans, R., May, R. M., McMichael, T., Pingali, P., Samper,
C., Scholes, R., Watson, R. T., Zakri, A. H., & Zurek, M. B. (2005). Evaluacidon de los ecosistemas del milenio:
Informe de sintesis (pp. 1-43). https://www.millenniumassessment.org/documents/document.439.aspx.pdf

Rodriguez, J. F. (2019). La dimensidn espiritual de las organizaciones: Aportes de la espiritualidad cristiana

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 79


https://doi.org/10.4206/rev.austral.cienc.soc.2017.n32-10
https://doi.org/10.4206/rev.austral.cienc.soc.2017.n32-10
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000261901_spa
https://doi.org/10.1007/s10460-023-10455-1
https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.14.63382
https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2018.14.63382
http://www.scielo.org.co/pdf/cteo/v42n98/v42n98a09.pdf
https://doi.org/10.22201/iij.24487937e.2019.13.13725
https://www.revistadeespiritualidad.com/upload/pdf/2703articulo.pdf
https://www.revistadeespiritualidad.com/upload/pdf/2703articulo.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=pf14LoBH37Q
https://www.youtube.com/watch?v=pf14LoBH37Q
https://www.millenniumassessment.org/documents/document.439.aspx.pdf

ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

[Master’s thesis, Pontificia Universidad Javerianal. http://hdl.handle.net/10554 /45934

Roudart, L., & Mazoyer, M. (2010). Histdria das agriculturas no mundo. Editora Unesp.

Ruiz, F. (2001). Funciones y dindmica de la teologia espiritual. Teresianum, 52(1-2), 657-694.

Ruiz-Rosado, O. (2006). Agroecologia: Una disciplina que tiende a la transdisciplina. Interciencia, 31(2),
140-145. https://www.redalyc.org/pdf/339/33911311.pdf

Saldivar Arellano, J. M., & Castro Ramirez, L. C. (2023). Perspectivas y desafios en los interrelacionamientos
naturaleza-sociedad a través de las experiencias religiosas y espirituales. Naturaleza y Sociedad. Desafios
Medioambientales, 6, 1-32. https://doi.org/10.53010/nys6.00

Schneiders, S. (1998). The study of christian spirituality: Contours and dynamics of a discipline. Studies in
Spirituality, 8, 38-57.

Seminario de Feminismo Nuestroamericano. (2013, April 22). Vandana shiva: Ecofeminismo, derechos de la
naturaleza, suma kawsay. https://seminariodefeminismonuestroamericano.blogspot.com/2013/04 /vandana-
shiva-ecofeminismo-derechos-de.html

Shiva, V. (2004). La mirada del ecofeminismo. Polis. Revista Latinoamericana, 3(9), 1-7.

Steffen, W., Crutzen, P. J., & McNeill, J. R. (2007). The anthropocene: Are humans now overwhelming
the great forces of nature? Ambio, 36(8), 614—621. https://doi.org/10.1579/0044-7447(2007)36%5B614:
TAAHNO%5D2.0.CO;2

Toledo, V. M. (2022). Agroecology and spirituality: Reflections about an unrecognized link. Agroecology and
Sustainable Food Systems, 46(4), 1-16. https://doi.org/10.1080/21683565.2022.2027842

Toledo, V. M., & Barrera-Bassols, N. (2009). La memoria biocultural. La importancia ecolégica de las sabidurias
tradicionales. Icaria.

Ulloa, A. (2019). s Vivimos en el capitaloceno? Goethe-Institut Kolumbien. https://www.goethe.de/ins/co/es/
kul/fok /ksm/21539326.html

UNFPA. (2025). La verdadera crisis de fecundidad: Alcanzar la libertad reproductiva en un mundo de cambios:
FEstado de la poblacién mundial 2025. Fondo de Poblacién de las Naciones Unidas. https://www.unfpa.org/
sites/default/files/pub-pdf/ES_ State%200f%20World %20Population%20report%202025.pdf

United Nations. (n.d., n.d.). Dia mundial de la poblacién. United Nations. https://www.un.org/es/observance
s/world-population-day

Universidad Nacional de Colombia. (2021). #LeerParaConstruir medio ambiente | conversaciones que ayudan
a entender la crisis. https://www.youtube.com/watch?v=DtB5htE_ XQM

Viana, N. (2016). Los ciclos de los regimenes de acumulacién. Revista Contribuciones a Las Ciencias Sociales.
http://www.eumed.net /rev/cccss/2016/01 /ciclos.html

Vigil, J. M. (2021). Para afrontar la catdstrofe climética que viene una nueva visién y una nueva espiritualidad.
In Ponencia en el 12.0 encuentro internacional CETR (pp. 1-24). Nuevos Paradigmas. https://www.acad
emia.edu/58956208

Waaijman, K. (2007). Spirituality — a multifaceted phenomenon: Interdisciplinary explorations. Studies in
Spirituality, 17, 1-113. https://doi.org/10.2143/SIS.17.0.2024643

White, L. (2007). Raices histéricas de nuestra crisis ecoldgica. Revista Ambiente y Desarrollo de CIPMA,
23(1), 78-86.

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— &0


http://hdl.handle.net/10554/45934
https://www.redalyc.org/pdf/339/33911311.pdf
https://doi.org/10.53010/nys6.00
https://seminariodefeminismonuestroamericano.blogspot.com/2013/04/vandana-shiva-ecofeminismo-derechos-de.html
https://seminariodefeminismonuestroamericano.blogspot.com/2013/04/vandana-shiva-ecofeminismo-derechos-de.html
https://doi.org/10.1579/0044-7447(2007)36%5B614:TAAHNO%5D2.0.CO;2
https://doi.org/10.1579/0044-7447(2007)36%5B614:TAAHNO%5D2.0.CO;2
https://doi.org/10.1080/21683565.2022.2027842
https://www.goethe.de/ins/co/es/kul/fok/ksm/21539326.html
https://www.goethe.de/ins/co/es/kul/fok/ksm/21539326.html
https://www.unfpa.org/sites/default/files/pub-pdf/ES_State%20of%20World%20Population%20report%202025.pdf
https://www.unfpa.org/sites/default/files/pub-pdf/ES_State%20of%20World%20Population%20report%202025.pdf
https://www.un.org/es/observances/world-population-day
https://www.un.org/es/observances/world-population-day
https://www.youtube.com/watch?v=DtB5htE_XQM
http://www.eumed.net/rev/cccss/2016/01/ciclos.html
https://www.academia.edu/58956208
https://www.academia.edu/58956208
https://doi.org/10.2143/SIS.17.0.2024643

	Resumen
	Palabras clave:

	Abstract
	Keywords:

	Introducción
	Crisis ambiental
	Visiones de mundo y relación con la crisis ambiental y el sistema agroalimentario
	Visión orgánica del mundo o agrarianismo
	Visión mecánica del mundo
	Visión del mundo económica o de transgénesis
	Visión sistémica u holística del mundo

	Comprensión de espiritualidad
	Espiritualidad y perspectiva ambiental
	La dimensión ambiental en la reflexión teológica moderna
	Un cambio radical de conciencia para enfrentar la crisis ambiental
	La agroecología: ciencia ambiental y expresión de la espiritualidad de la vida
	Contribución de la espiritualidad para afrontar la crisis
	Conclusiones
	Referencias

