Colonialismo, evangelizacion y denuncia profética: continuidad entre
la encomienda y la opresion causada por el sistema econémico
contemporaneo™

Colonialism, evangelization and prophetic denunciation: continuity between the encomienda
and the oppression caused by the contemporary economic system

Juan Esteban Londoiio Betancur! Manuel Leonardo Prada Rodriguez?
Andrés Felipe Rojas Arias®

! Pontificia Universidad Javeriana. Correo: londono__ jesteban@javeriana.edu.co. “* 0000-0002-2814-6381.
2 Universidad Industrial de Santander. Correo: mlpraruc@uis.edu.co. = 0000-0002-4388-0824.
3 Universidad Manuela Beltran. Correo: andres.arias@docentes.umb.edu.co. “ 0000-0002-0838-5983.

Citar como:

Londofio Betancur, J. E., Prada Rodriguez, M. L., & Rojas Arias, A. F. (2026). Colonialismo, evangelizacién
y denuncia profética: continuidad entre la encomienda y la opresién causada por el sistema econémico
contemporéaneo. Albertus Magnus, 17(1), 81-95.

&) nttps://doi.org/10.15332/25005413.11270

Recibido: 23/09/2025
Aceptado: 03/11/2025

(G0

Resumen

En este articulo desarrollamos la tesis de Gustavo Gutiérrez, segin la cual la exclusién colonial persiste tanto
en las estructuras socioecondémicas contemporaneas como en los discursos excluyentes que las legitiman. La
encomienda estuvo fundamentada en la bula Inter Caetera, que desconocia los derechos de los indigenas al

*Articulo de investigacién. Este articulo de investigacién pertenece al proyecto de investigacién n.o 4240, adscrito
al Grupo de Investigaciéon Tiempo Cero de la Escuela de Filosofia y aprobado por la Vicerrectoria de Investigaciéon
vy Extensiéon de la Universidad Industrial de Santander y al proyecto de investigacién titulado Cultura de paz, fe
y reconciliacion en el contexto del narcotrdfico: un didlogo entre teologia y literatura (Id. 21708) de la Pontificia
Universidad Javeriana de Bogota.

81


mailto:londono_jesteban@javeriana.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-2814-6381
mailto:mlpraruc@uis.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-4388-0824
mailto:andres.arias@docentes.umb.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-0838-5983
https://doi.org/10.15332/25005413.11270

ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

considerarlos infieles, justificando asi la guerra contra ellos. Aunque las Leyes de Burgos y las Leyes Nuevas
intentaron frenar los abusos, los encomenderos siguieron negligentes en su misién evangelistica, prefiriendo
lucrarse.

En contraste, Antonio de Montesinos denuncié que los encomenderos idolatraban al oro, y Bartolomé de las
Casas debatié en la Controversia de Valladolid con Juan Ginés de Septlveda, legitimador teoldgico y filoséfico
de la esclavitud de los indigenas. Gutiérrez consider6 que estos profetas dominicos de la época colonial fueron
pioneros de la teologia de la liberacién, porque se pusieron del lado de los oprimidos y unieron a la fe con la
emancipacion. Pero no basta con trazar esta teoria de la continuidad del proyecto liberador en el tiempo, sino
que es menester restituir los territorios expropiados a los indigenas, procurando que el sistema econémico
vigente no siga victimizando a sus verdaderos propietarios. Solo asi el evangelio serd una buena noticia para
ellos.

Palabras clave:

colonialismo, evangelizacién, encomienda, denuncia profética, liberacién.

Abstract

In this article, we expand upon Gustavo Gutiérrez’s thesis that colonial exclusion persists in contemporary
socio-economic structures, as well as in the exclusionary discourses that legitimise them. The encomienda
system was based on the Inter Caetera bull, which disregarded the rights of indigenous peoples by deeming
them infidels and thus justifying war against them. Although the Laws of Burgos and the New Laws attempted
to curb abuses, the encomenderos neglected their evangelistic mission in favour of profit.

By contrast, Antonio de Montesinos denounced the encomenderos’ idolisation of gold, while Bartolomé de las
Casas debated with Juan Ginés de Sepiilveda —the theological and philosophical legitimiser of indigenous
slavery— in the Valladolid Controversy. Gutiérrez considered these Dominican prophets of the colonial era to
be pioneers of liberation theology because they sided with the oppressed, uniting faith with emancipation.
However, merely outlining this theory of the continuity of the liberating project is not enough; the territories
expropriated from the indigenous people must also be restored, ensuring that the current economic system
does not continue to victimise their rightful owners. Only then will the gospel truly be good news for them.

Keywords:

colonialism, evangelisation, encomienda, prophetic denunciation, liberation.

Introduccién

En este articulo analizamos la encomienda colonial espafiola, que sigue vigente en las sociedades y economias
de Abya-Yala. Al revisar algunas fuentes sobre la colonia, nos dimos cuenta de que mientras la encomienda
simulaba una misién evangelizadora, cometi6 varios pecados estructurales, tales como el etnocidio. Junto a
esto, la obra de Gustavo Gutiérrez (1992) contrarresta la supuesta superacién de la exclusién, demostrando
que algunos discursos homogenizantes encubren la persistencia del racismo y la desigualdad. Por ejemplo, la
acumulacién capitalista coincide con los mecanismos de la encomienda, esto es, la expropiacién territorial, la
mineria ecocida, la precarizaciéon laboral o las jerarquias raciales.

Frente a esta continuidad, algunos dominicos, principalmente Antonio de Montesinos y Bartolomé de las
Casas, denunciaron que los conquistadores estaban idolatrando al oro y legitimando sus acciones con la teoria
de la guerra justa subyacente en los textos de Septlveda, tedrico de la animalidad irracional de los indigenas.
Por eso, dichos profetas pueden ser considerados precursores de la teologia de la liberacion de Gutiérrez, ya
que optaron por los indigenas, a los que consideraron seres humanos, en vez de hacer caso omiso a las acciones
violentas de los encomenderos, que predicaban el evangelio y practicaban el esclavismo (Londofio y Prada,
2025).

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 82




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Las raices encomenderas de la opresiéon en Abya-Yala

En el texto En busca de los pobres de Jesucristo, Gustavo Gutiérrez (1992) liga al pasado con el presente,
defendiendo la tesis de que la exclusién colonial continia vigente en América Latina:

Esa radicalidad del punto de partida es lo que no nos permite considerar la lucha por la liberacién
del indio en el s. XVI como algo perteneciente al pasado. Como algo que sucedié en un mundo de
indigenas y espafoles sin validez ninguna, al presente, en un continente (o en un pais) mestizo
o pretendidamente tal. La situacion de las clases populares, del pobre y oprimido hoy —indio
0 mestizo, negro o mulato, asiatico o injerto— resulta igualmente cuestionante en una sociedad
construida sobre el despojo y la injusticia, pero en la que se busca encubrir las diferencias y
esquivar las confrontaciones, afirmando generalidades del estilo de “todos somos latinoamericanos
(o peruanos)”. (p. 82)

Gutiérrez hace una reconstruccién historica, desde la cual pone en didlogo al pasado colonial con las
estructuras de opresion contemporanea, para develar la continuidad epistemolégica y ética entre la explotacion
de la conquista ibérica del siglo XVI y las injusticias de los sistemas neocoloniales actuales (Rojas y Prada,
2024). La colonialidad es llevada a cabo a través de la naturalizacién de una jerarquia racial, segiin la cual
la supuesta inferioridad del indigena quedé fundamentada durante la época de la colonia porque dicho ser
humano era considerado como un “infiel”. Posteriormente, en la modernidad, fue tildado de “subdesarrollado”,
asunto que sigue justificando la negacién de su humanidad, su explotacién econémica y el control de sus
“recursos naturales”; a pesar de que él los considere como una madre intocable (Quijano, 2000). De ahi que
Gutiérrez haya hecho una opcién preferencial por los pobres, que es la lente con la que interpreta la historia
excluyente de su pais, asi como del continente americano y el africano. Por eso, el te6logo peruano situa la
lucha de Bartolomé de las Casas en una praxis histérica de liberacién. La historia es un proceso de pecado
estructural, es decir, la pobreza no es accidental, sino el resultado de mecanismos de acumulacién violenta.

La critica de Gutiérrez a los discursos homogenizantes, tales como “todos somos latinoamericanos” (1992,
p. 82) muestra que el mestizaje, en contextos como el peruano, es un mito fundacional que enmascara la
persistencia del racismo y la desigualdad socioeconémica. Pero la Iglesia no estd llamada a ser el baluarte del
statu quo, sino a ser solidaria con los crucificados de la historia, interpelando a la sociedad contempordanea
que se vuelve complice del sufrimiento. Gutiérrez insiste en que la liberacién no es una meta abstracta que se
consigue mas alla del sol, después de la muerte, sino un proceso histérico caracterizado por victimas concretas
y opresores que siguen haciendo de las suyas, razoén por la cual es menester descolonizar la memoria y la praxis
(Orrego y Prada, 2024). Al rechazar la clausura del pasado, la teologia gutierriana muestra que la busqueda
de liberacién implica reconocer en el rostro del pobre actual la misma dignidad negada al indio colonizado, en
pro de la construcciéon de un mundo en el que la justicia social no es pospuesta en nombre de falsas armonias.

La encomienda hunde sus raices en el feudalismo europeo, adaptado al contexto de Abya-Yala para
fortalecer el dominio espanol. Instituida por la Corona a finales del siglo XV y principios del XVI, esta figura
legal daba derechos a los encomenderos sobre las labores de los indigenas, a cambio de la obligacién de
protegerlos y evangelizarlos (Hanke, 1959). Asi, la institucién de la encomienda contribuyé ostensiblemente
a la implementacién del sistema colonial espafiol en Abya-Yala, con el 4nimo de conciliar a la explotacién
econémica con la evangelizacién, evitando el colapso demografico indigena. La Corona espafola enfrentaba
la contradiccion entre su discurso proteccionista y educativo, fundamentado por tedlogos como Francisco
de Vitoria, y la presién de los conquistadores por incrementar sus privilegios feudales (Gamboa, 2004). Las
Leyes de Burgos, de 1512, establecieron formalmente que la encomienda era un depdsito de indigenas para la
instruccién cristiana, mas no un titulo de propiedad (Zavala, 1973). Sin embargo, como demuestra Gibson
(1964) en su anélisis del México colonial, la realidad superé a la ficcién juridica, por cuanto el servicio personal
se convirtié en un trabajo forzado encubierto, principalmente en las zonas mineras como Zacatecas o el Peru.

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— &3




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

En el caso colombiano, la implantacién regional de la encomienda en lo que en ese entonces era el Nuevo
Reino de Granada fue sencilla en los cacicazgos muiscas, porque tenian una tradicién tributaria y unas
jerarquias consolidadas (Langebaek, 1987). En contraste, las sociedades tribales de tierras bajas, tales como
los tunebos, carecian de estructuras de dominacién vertical, por lo cual los espafioles inventaron caciques
artificiales mediante el sistema de reducciones (Pita Pico, 2016). Este proceso implicé un etnocidio por
desplazamiento, ya que los espanoles trasladaron dichos grupos a zonas altas para trabajar forzadamente en
las minas y en agricultura, rompiendo sus redes ecolégicas y sociales, tal como quedé documentado en las
visitas de 1579 y 1602 (Archivo General de la Nacién [AGN], Visitas de Santander, 3, ff. 681v-692v). Asi, por
ejemplo, la mineria en Pamplona, descubierta en 1551, exterminé a las comunidades indigenas. El tributo en
muchachos para las minas, que no estaba previsto en las Leyes de Indias, gener6 un sistema de esclavitud
soterrada, en el que los caciques actuaban como reclutadores (Colmenares, 1969). Por ello, hacia 1600 los
grupos trasladados de tierras bajas habian desaparecido, mientras los cacicazgos del altiplano se adaptaron
culturalmente con mas facilidad.

En otras palabras, la encomienda degenerd en un sistema de explotaciéon extrema, con el objetivo de
maximizar la extraccién de recursos, especialmente oro y productos agricolas (Maltby, 2008). A pesar de las
leyes y reformas, como las Leyes de Burgos, de 1512, y las Leyes Nuevas, de 1542, que intentaron mitigar los
abusos, la encomienda siguié siendo un instrumento de explotacion, socavando las promesas de proteccién y
cristianizacién que fundamentaban su legitimidad juridica y moral. Al respecto, Gamboa sefiala que:

Tampoco se hizo un gran esfuerzo por evangelizar a los indios, ya que en 1602, durante la visita del
corregidor de Tunja, don Antonio Beltran de Guevara y mas de 50 afios después de la conquista,
muchos indios declararon que atin no sabian rezar y jaméas habian recibido la doctrina. Ademas
las iglesias que los encomenderos tenian obligacién de construir no eran mas que ranchos de paja
que se hacian pasar por capillas para evitar las multas de los visitadores. (2004, p. 759)

La visita de 1602 del corregidor Antonio Beltran de Guevara al altiplano neogranadino revel6 que, tras medio
siglo de dominio colonial, varias comunidades indigenas desconocian las oraciones cristianas fundamentales y
jamas habian recibido instruccién doctrinal. Beltran evidencié la contradiccién entre el discurso legitimador
de la encomienda y su praxis extractivista. Como lo explica Pita Pico (2016), la Corona espanola habia
establecido en las Leyes de Burgos que la evangelizacién era la causa final de la institucién, obligando a los
encomenderos a construir iglesias y financiar clérigos. Sin embargo, en la periferia del Imperio, donde era
imposible fiscalizar si la labora evangelistica se estaba haciendo bien, estas obligaciones fueron eludidas. Tal
como sucede con los asi denominados elefantes blancos de la actualidad, esto es, proyectos de infraestructura
financiados con recursos publicos, que quedan inconclusos por causa de la corrupcién de los politicos que
estan a cargo, las supuestas capillas coloniales hechas de paja servian para burlar a los visitadores reales.

De esta manera, el proyecto misionero impulsado por la Escuela de Salamanca, que concebia a los indigenas
como vasallos libres con derecho a la instruccion religiosa (Zavala, 1973), era contradicho por el proyecto
encomendero, que veia a las comunidades indigenas como unidades de produccién minera y agropecuaria, ya
que esa mano de obra les generaba beneficios inmediatos, mientras la evangelizacion implicaba costos a largo
plazo. Por eso, segiin los registros de la visita de 1602, solo el 17 % de las encomiendas en Pamplona cumplia
con mantener un sacerdote (Archivo General de la Nacién [AGN], Visitas de Santander, leg. 3, f. 759v). Esta
ambigiiedad también se manifiesta en el 3 Sinodo de Lima de los anos 1582-1583, presidido por S. Toribio
de Mogrovejo, ya que este acto eclesial colonialista, por un lado, decreté la libertad de los indigenas y la
evangelizacion en sus propias lenguas; pero, por otra parte, demonizd sus cultos ancestrales y persiguié tanto
a sus sabedores como a sus sabidurias (Vargas, 1954).

Pero el fracaso en la evangelizacién no solo se debia a la corrupcién de los encomenderos, ya que las
autoridades eclesidsticas también eran cémplices. Los obispos dependian de las jugosas limosnas que los
encomenderos les daban, por lo cual preferian no sancionar su negligencia. Por ejemplo, el oidor Juan de

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 84




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Villabona Zubiaurre document6 capillas sin ornamentos y pueblos sin doctrina durante su visita a Tunja en
1593, pero solo impuso multas simbdlicas para no morder la mano que le daba de comer (Colmenares, 1969).
Junto a esto, los indigenas resistieron al colonialismo por medio de la ignorancia religiosa, rechazando las
doctrinas cristianas por estar asociadas a la opresién, asunto que el Sinodo de la Amazonia reconocio, asi: “El
colonialismo es la imposicién de determinados modos de vivir de unos pueblos sobre otros, tanto econémica,
cultural o religiosamente. Rechazamos una evangelizacién de estilo colonialista” (Asamblea Especial para la
Regién Panamazoénica, 2019). En lugar de incorporar cabalmente el cristianismo, practicaban el sincretismo,
gracias al cual, por ejemplo, los muiscas de Sogamoso seguian enterrando a sus muertos con ofrendas de chicha
y coca, mientras simulaban asistir a misa (Langebaek, 1987).

Asi, la encomienda fue inicialmente un mecanismo para la evangelizacién, acompanada de una mision
civilizadora, que partia de la falsa idea de que los indigenas no eran civilizados. La Corona justificaba este
sistema como un medio para cumplir con su mandato evangelizador, apelando a la doctrina de la transmisién
de la fe, derivada de la bula Inter Caetera, promulgada por Alejandro VI el 4 de mayo de 1493 (Muldoon,
1979). La bula se basé en la doctrina catélica de la plenitud de poder (plenitudo potestatis), segin la cual el
papa, como sucesor de San Pedro y vicario de Cristo en la Tierra, tiene la autoridad suprema y completa
sobre la Iglesia universal. Dicha doctrina se sostiene en Mateo 16:18-19, pasaje novotestamentario donde Jesis
dice a Pedro: “Tu eres Pedro, y sobre esta piedra edificaré mi Iglesia [..] y te daré las llaves del reino de los
cielos”, que fue interpretado como la concesién de autoridad a Pedro y, por ende, a sus sucesores. Con esta
justificacion, en el medioevo el papa actuaba como monarca absoluto, disponiendo de todos los territorios del
mundo y confiriendo derechos de soberania a los monarcas cristianos que estaban dispuestos a ofrendarle sus
tributos (Remeseiro, 2004).

La justificacién juridica del colonialismo espaiiol en Abya-Yala estd basada en una teologia politica de la
donacién, segun la cual el Vicario de Jesucristo transfiere a los Reyes Catoélicos el dominio perpetuo sobre las
tierras y los pueblos que todavia no eran cristianos. El texto expresa una dialéctica entre gracia y potestad,
por la cual la divina misericordia justifica la reduccién de los indigenas al dominio castellano, al tiempo
que la plenitud de la potestad apostdlica convierte a la conquista en un acto de obediencia a los mandatos
apostolicos.

La justificacién teolégica de la bula Inter Caetera consiste en la teoria del dominium y la concepcion
agustiniana de la guerra justa (Lantigua, 2016). El concepto de dominium fue desarrollado por Enrique de
Segusio, también conocido como Hostiensis, y Juan Wyclif, para sostener que los infieles no tenfan dominio
legitimo sobre sus tierras ni sus propios cuerpos, porque tampoco contaban con la gracia santificante, que
en esa época era un requisito para ejercer los derechos de propiedad. Estos tedlogos argumentaban que los
paganos vivian como bestias, por lo cual su dominio quedaba nulo (Muldoon, 1979). Alejandro VI aplicé este
principio al declarar las tierras americanas como cosa de nadie, con el fin de legitimar la donacién de estas a
los Reyes Catolicos.

Junto a esto, Alejandro VI interpreté la teorfa agustiniana de la guerra justa como una serie de trabajos y
peligros necesarios para la salvaciéon de almas. Agustin de Hipona subordiné la guerra a la caritas, por lo cual
solo era licita cuando restauraba la pax violada, corrigiendo injusticias intolerables (Reichberg, 2017). Por su
parte, Alejandro VI transformé esta doctrina defensiva en ofensiva, por lo cual los peligros de la conquista
quedaban santificados como obras morales en el nombre de Jesus. De esta manera, la violencia colonial fue
considerada como un acto piadoso al servicio de la militancia eclesidstica.

Al respecto, el fraile dominico Francisco de Vitoria, en Relecciones sobre los indios y el derecho de guerra
(1967), cuestion6 que, si los barbaros no tienen dominio sobre sus cuerpos y tierras, jpor qué guerrear contra
ellos? Y si en verdad tienen dicho dominio, jqué derecho tiene el papa a donar sus tierras? La contradiccion
denunciada por Vitoria se debe a que, mientras el derecho romano reconocia el dominio por la ocupacion,
la tradicién canonista de Inocencio IV lo condicionaba a la fe. Asi, la donacién apostdlica fue usada para

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— &5




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

declarar a las tierras que no estaban sujetas a ningan sefior cristiano como objeto de gracia papal. De esta
manera, la encomienda se basa en negar el dominio indigena para encubrir la expropiacién. Por eso, aunque
las Leyes de Burgos limitaron los abusos al reconocer a los indigenas algunos derechos, seguian valorandolo
como menores en derecho, por lo cual requerian de la tutela de los espafioles (Zavala, 1973). La bula instituyé
la inferioridad religiosa de los indigenas para justificar la explotacién econémica.

Tras el regreso de Cristébal Colén de su primer viaje en 1493, los reyes catélicos buscaron el respaldo
papal para legitimar su aduefiamiento de las tierras de Abya-Yala. Sin embargo, Alejandro VI, a pesar de
tener origen espailol (se llamaba César Borgia), también tuvo en cuenta a los reyes portugueses (Muldoon,
1979). Por eso, emitié varias bulas para establecer una linea de demarcacién a cien leguas al occidente de las
islas Azores y Cabo Verde, dando a Castilla los territorios al occidente de dicha linea y a Portugal los que
quedaban al oriente. Alejandro VI promovié la evangelizacién de los pueblos indigenas, a partir de su creencia
eurocéntrica en la superioridad de la fe cristiana sobre las préacticas religiosas indigenas, asi como en la de la
misién divina y geopolitica de expandirla.

La voz profética de fray Antonio de Montesinos

Ante la situacion descrita en el subtitulo anterior, algunos dominicos confrontaron publicamente a los
conquistadores mediante la predicacién desde los ptlpitos. A partir de este ejemplo, Gustavo Gutiérrez (1992)
sostuvo que la ética no debe partir de la especulacién abstracta, sino del compromiso con la transformacién
de las injusticias sociales. Los dominicos de La Espafola no se acomodaron a los poderes establecidos, sino
que los retaron, juntando al derecho con el hecho (Hanke, 1959). El primero en realizar esta labor fue fray
Antén de Montesinos, quien, en 1511, en La Espanola, en el contexto de la primera etapa de la colonizacién,
leyé un sermén profético, denunciando, desde una perspectiva evangélica, las atrocidades cometidas contra los
indigenas por los colonizadores (Arias, 2010). Montesinos inici6 su discurso con la frase de Juan Bautista:
“voz del que clama en el desierto” (Gutiérrez, 2011), aludiendo al versiculo biblico consignado en Isaias 40:3
para advertir a los encomenderos sobre el pecado mortal que estaban cometiendo diariamente debido a su
crueldad, guerras injustas, esclavizacion y negligencia hacia los indigenas. Para Montesinos, estos ultimos
son seres humanos con almas racionales, lo cual va en sintonia con la doctrina del imago Dei, que sostiene
que todo ser humano es creado a imagen de Dios (Decosimo, 2014). Por ende, las justificaciones que se
hacen de la esclavitud y la violencia contra los pueblos indigenas estan fundamentadas en interpretaciones
deformadas de la evangelizacién. Montesinos cuestionaba la barbarie de la encomienda, sistema que combinaba
explotacién econémica, evangelizacion religiosa y dominacion cultural, dando a los colonos el derecho a recibir
tributo y trabajo forzado de los indigenas. Los abusos constantes y la destruccion cultural que acompanaron
a la encomienda fueron criticadas por Montesinos, argumentando que no era compatible con los principios
cristianos de justicia y amor al préjimo (Hanke, 1959). El fraile cuestiond, en un sermén pronunciado el
cuarto domingo de Adviento de 1511, a la economia colonial que estaba asentada en la extracciéon de oro y la
servidumbre indigena, iniciando asi un debate sobre los derechos de los pueblos colonizados. Al preguntar con
qué derecho y con qué justicia los espanoles trataban tan humillantemente a los indigenas, Montesinos fue en
contra de la nocién escolastica de la guerra justa que justificaba la conquista, aplicando la ley natural, segtin
la cual todos los seres humanos comparten una naturaleza racional que les da derechos inalienables (Pagden,
1995).

Montesinos llama a los conquistadores al arrepentimiento y al cumplimiento de los mandamientos de
amor al projimo, exponiendo las contradicciones de un imperio cristiano que negaba la humanidad de quienes
doblegaba, trasladando desde Occidente a Abya-Yala la tradiciéon profética en la defensa de los derechos
humanos y ligando la ética cristiana con la denuncia de estructuras de poder injustas. Para Gutiérrez, esta fue
una primera manifestacién de la teologia de la liberacién, que considera al compromiso con los pobres como
la clave hermenéutica de la fe (Gutiérrez, 1971). De esta manera, Montesinos confronté el dualismo entre el

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 86




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

espiritualismo promovido por las autoridades, que separaban la salvacién de las almas de la situacién material
de los indigenas, y la materialidad, al insistir en que la conversién no puede desvincularse de la justicia social
(Gutiérrez, 1971).

El sermén de Montesinos provocé indignacion entre los colonos, incluido Diego Colén, que era el almirante
y gobernador de la isla. Ellos lo interpretaron como un ataque subversivo hacia su autoridad y al sistema
econémico que estaba basado en la encomienda. Por eso, desde Espana, el rey Fernando defendié la legitimidad
de la servidumbre indigena, amparada por el derecho de guerra y la donacién papal. La Corona ordend el
silencio de los dominicos y sugiri6 su castigo, si persistian en su actitud. Similarmente, el provincial dominico
en Espana envié cartas reprendiéndolos y prohibiéndoles abordar nuevamente el tema sin consultar a las
autoridades civiles, subordinando asi la misién religiosa al poder politico (Schwartz, 2008).

Para los dominicos, la muerte de los indigenas quit6 legitimidad al sistema colonial. El encomendero no se
dio cuenta de que explotar al pobre equivalia a rechazar a Cristo, tal como el faraén lo hacia sobre el pueblo de
Israel, segin el libro biblico del Exodo. Asf, el germen liberacionista de los dominicos muestra que el derecho
de los pobres no es igual a la perspectiva liberal, que proclama el derecho de los ricos. Los indigenas no son
vistos como individuos aislados, sino como un pueblo que, por permanecer oprimido, requiere del amor y la
solidaridad de los cristianos. Los dominicos de antafio propusieron una alternativa de evangelizacién, abogando
por una Iglesia libre de violencia y avaricia, argumentando que los indigenas, por disposicion natural, son una
comunidad cristiana semejante a la Iglesia primitiva.

(Los indigenas tienen alma racional?

La Controversia de Valladolid, llevada a cabo entre 1550 y 1551, fue un debate convocado por el emperador
Carlos V sobre la legitimidad de la conquista de Abya-Yala, cuando Espana estaba en plena expansién
imperial y, por tanto, cometiendo abusos de todo tipo contra los indigenas (Hanke, 1959). El rey luchaba por
conservar el orden medieval feudal, al tiempo que tenia que transitar hacia el capitalismo mercantil, basado
en la explotaciéon de recursos y personas debidamente legitimada por algunas teologias de su tiempo. En
ese contexto, las Leyes Nuevas de 1542, promulgadas por Carlos V para proteger a los indigenas, tal como
se menciond con anterioridad fueron ignoradas por los colonos en Abya-Yala. Los excesos de la conquista,
expresada en el informe del Consejo de Indias del 3 de julio de 1549, llevaron a dicho monarca a suspender
las expediciones en América (Céspedes del Castillo, 1981). Por eso, con el debate de Valladolid se buscaba
que los tedlogos y juristas resolvieran estas tensiones legales y morales, evaluando primero si la guerra contra
los pueblos indigenas era justa y legitima, si la evangelizacién forzada tenia sentido y, mucho tiempo antes
de la Revolucién francesa, si el fundamento antropolégico de los derechos humanos debia incluir o no a los
indigenas (Hanke, 1959).

Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda fueron los principales interlocutores, defendiendo
posturas opuestas sobre la relacién entre los colonizadores y los pueblos indigenas. Entre los demas tedlogos y
juristas seleccionados por el Consejo de Indias y convocados por la Junta de Valladolid estuvieron Domingo de
Soto, Melchor Cano y Bartolomé Carranza, todos dominicos, lo que gener6 objeciones debido a su afinidad con
las ideas de las Casas. Por el lado de los juristas, participaron Pedro Ponce de Leén y Gaspar de Mercado, que
representaban al Consejo de Castilla, el Consejo de la Inquisicion, entre otras instituciones de la administracién
real (Céspedes del Castillo, 1981). La discusién tuvo como trasfondo las teorias de la guerra justa, anteriormente
explicada desde la teologia agustiniana, que abordan cuestiones éticas y legales sobre cudndo es moralmente
licito y legal emprender una guerra y como debe llevarse a cabo. Ahora complementaremos esa disertacién
apelando al pensamiento platonico, base filosofica del pensamiento agustiniano.

En La Repiblica (469b-d), Socrates distingue entre guerras defensivas y ofensivas, a partir de una teoria
que puede ser valorada como racista acerca de la enemistad. Los griegos estaban unificados por la concordia

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 87




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

lingiiistica y cultural, desde la cual se autoconsideraban diferentes y superiores a los barbaros, representantes
de lo ajeno (Platén, 2000). Esta dicotomia se fundamenta en la guerra que hay en cada persona entre razén,
voluntad y apetitos, que tiene su correlato en lo que pasa en la polis. La polémica justa no es un acto de
violencia, sino una imitacién regulada del orden césmico. Asi como el demiurgo impone logos al caos primordial,
la polis ideal debe subordinar el conflicto a la justicia, entendida como armonia de las partes en el todo.

Es paradéjico tener que tratar con moderacién al enemigo heleno, en lugar de poder exterminarlo como
se hace con los barbaros, pero es que la guerra también es paraddjica, ya que simultdneamente es veneno y
remedio. Por eso, cuando Socrates argumenta sobre la importancia de limitar la destruccién de las ciudades
griegas y prohibir la esclavizacion de los derrotados (La Repiblica, 469b-c), no estd defendiendo un pacifismo
ingenuo, sino resguardando la unidad ontoldgica de lo helénico frente a lo barbaro. El respeto que hay que
tener hacia los demds griegos se debe al proyecto de una polis ideal, consistente en evitar que la guerra civil
corroa desde adentro a la idea de la polis. Que un heleno no pueda arrasar las cosechas o profanar los templos
de otros griegos (La Repiblica, 470a) hace parte de una ascesis politica que disciplina a la voluntad de los
guerreros, orientandolos hacia la idea tnica de Bien.

Que solo los barbaros puedan ser considerados enemigos evidencia que Platén naturalizé la violencia
colonialista de los helenos, asunto que va a ser mas evidente unos siglos después, con la fundacién del Imperio
helénico por parte de Alejandro Magno, discipulo de Aristételes, discipulo de Platon. El barbaro es como un
veneno porque al evitarlo o descartarlo surge la identidad griega. El griego se define por no ser barbaro. La
dialéctica amigo/enemigo es metafisica, porque considera que todos los griegos son iguales al tener un mismo
logos y un mismo sentido de orden, belleza, razén y unidad (homdlogoi), a diferencia de lo que pasa con los
bérbaros, que habitan en un sinsentido, en algo ilégico (alogon), motivo por el cual la guerra puede degenerar
facilmente en desmesura (hybris), sin restricciones morales (La Reptblica, 470c).

La guerra es un instrumento tanto de defensa de la polis como de ensefianza para prevenir los desequilibrios
generados desde el interior. Si se usa con racionalidad, la guerra es una ascesis grupal en la que el impulso
destructivo queda sometido por la razén filosofica. Cuando los guardianes lo logran, la justicia equivale a
virtud politica. Pero si no dominan racionalmente sus impulsos, terminan siendo dominados irracionalmente
por ellos, generando guerras expansionistas como las del Peloponeso. En ellas, los vencedores no trataron
filantrépicamente a los griegos derrotados (La Republica, 469d), sino que los subyugaban como si se tratase
de barbaros. De esta manera, generaban el hébito de querer obtener cada vez mas poder (pleonezia), hasta
enseniorearse de sus hermanos, tratdndolos como si no fueran seres humanos, disolviendo asi la comunién
helénica (Balot, 2001).

Cuando Platon legitima la guerra para cuidar la armonia estatica de la polis, omite la historicidad propia
de lo politico. La oposicién amigo/enemigo excluye a lo heterogéneo. La guerra justa platénica estd basada en
una ontologia identitaria (griego = ser humano) y (no griego = no ser humano). Platén hace su contribucién
al mito ario, en el que Europa se define a si misma contra el Otro. ;Qué significa ser occidental? No ser
oriental, africano, sudamericano, gitano, migrante, en fin, barbaro. Al intentar traducir la idea de justicia en
si al mundo sensible, que necesariamente es imperfecto, la guerra termina siendo una imagen mévil (eikon
kinete) de dicha idea eterna. La violencia regulada contra el barbaro es una imitacién de la armonia césmica.
En esta totalizacién, la violencia contra el Otro queda legitimada, por lo cual a este la tinica opcién que le
queda es convertirse en lo Mismo (Levinas, 1961).

Pero ;en qué medida un indigena, por ejemplo, puede seguir existiendo, si para poder conservar su vida
tiene que abandonar su idioma, religién, cultura, creencias, préacticas, vestimenta, dieta, gobierno auténomo,
en fin, su forma de ser en el mundo? Si le toca convertirse en lo que no es para proteger su vida zooldgica,
meramente animal, jqué es eso mismo que sigue viviendo, mas no existiendo como un ser humano auténtico?
Cuando la supervivencia biolégica exige la muerte biografica, cultural, lo que persiste es un resto ontolégico. A
la base de la destruccién cultural del Otro estd la guerra justa, que lo deshumaniza, ya que, si fuera humano,

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 88




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

seria alguien igual al que no se le podria aniquilar.

Los intentos de resolver la pregunta sobre si los indigenas tienen un alma racional, llevados a cabo durante
la Controversia de Valladolid, muestran la tensiéon que hay entre la ontologia de la conquista, respaldada
por Juan Ginés de Sepilveda, y la ética de la alteridad, defendida por Bartolomé de las Casas. La primera
postura es el encubrimiento del Otro, constitutivo de la modernidad europea que concibe al indigena como
objeto de conocimiento y dominacién, mas no como un ser humano en sentido estricto (Dussel, 1992). La
pregunta “;tienen alma racional los indigenas?” presupone que la humanidad del Otro debe ser validada
por los pardametros del conquistador, evidencia de la totalizacién, es decir, de la subsuncién violenta de la

alteridad bajo categorias identitarias del Mismo (Lévinas, 1961).

Septlveda, en Demdcrates alter, sive de iustis belli causis apud Indos (1951), defendié la licitud de la
guerra justa contra los indigenas, apelando a la bellum iustum, por la cual los barbaros, que carecen de logos
(lenguaje y racionalidad de los griegos), son siervos naturales, tal como lo sostenfa Aristételes (1988) en Politica,
I, 1254b16-24. Esta argumentacién actualiz6 en el inicio de la modernidad la dicotomia heleno/barbaro,
traduciéndola por la particién entre castellano e indigena, cristiano y pagano, entre otras. O sea, el racismo
fue trasplantado al contexto colonial, justificando la violencia como parte de un destino civilizatorio que la
cristiandad europea tiene que asumir, por ser el sujeto universal de la historia, mientras que el indigena es tan
solo un objeto intercambiable.

Frente a esto, Bartolomé de las Casas sostuvo la idea de que los indigenas si tienen razén y fe, cuestionando
a la ontologia identitaria. De esta manera, el rostro del Otro interrumpio en la totalidad con un imperativo
ético anterior a todo concepto: “iNo mataras!” (Lévinas, 1961). En el capitulo XXVII de la Apologética historia
sumaria (1992), de las Casas describi6 las practicas culturales indigenas como una expresion de sapiencia
natural, a diferencia de lo que los europeos convencionales creian. Sin embargo, nuestro fraile, hijo de su
época, en su defensa humanista de los indigenas exigié que ellos demostraran su racionalidad por medio de
la conversién, reproduciendo asi la légica colonial que los encubrié. El desconocié que no es el indigena el
que debe demostrar su humanidad al insertarse en la cristiandad, sino el conquistador quien debe responder
éticamente ante el rostro del Otro. El gesto de las Casas fue bienintencionado, pero muestra que él consideraba
al indigena como una alteridad domesticable, cuyo valor dependia de su asimilaciéon al proyecto cristiano.
Otra vez, para ser reconocido como humano, el indigena debia dejar de serlo.

La legitimacion del colonialismo espanol

Juan Ginés de Seprlveda legitima la guerra justa, exponiendo las causas que justifican el uso de la fuerza
en las relaciones internacionales y el gobierno de los pueblos, con base en la tradicion aristotélica, el derecho
romano y el pensamiento escolastico. Para que una guerra sea justa, debe ser declarada por un soberano
legitimo, evitando asi la arbitrariedad. El principe debe preservar el orden y la justicia. Junto a esto, con base
en el derecho romano, para Sepulveda la guerra debe tener una causa justa, ya que el uso de la fuerza solo se
justifica para repeler una agresion injusta, recuperar bienes usurpados o castigar a quienes hayan cometido
actos gravemente injustos. La guerra también debe contar con una recta intencién, para que no esté motivada
por la venganza, la codicia o el deseo de conquista, sino por un propésito legitimo, como el restablecimiento
de la paz o la proteccién de inocentes. Este criterio muestra la influencia del pensamiento agustiniano.

La guerra justa debe tener proporcionalidad y discriminacién, para evitar danos innecesarios y proteger a
los no combatientes (Losada, 1976). Con base en lo anterior, Septlveda argumenta que algunos pueblos, por
su falta de desarrollo cultural y moral, requieren la guia de naciones més avanzadas. Ademads, a partir de la
relacion tomista que hay entre el derecho natural y el derecho divino, Sepulveda argumenta que la guerra
puede ser un medio para corregir desviaciones de la ley natural, siempre y cuando se respete el orden divino y
se actie con una intencién moralmente correcta.

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— &9




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Por su parte, en Demdcrates alter, sive de tustis belli causis apud Indos (1951), escrito en 1544 y dirigido
al emperador Carlos V, Sepilveda defiende la conquista como un acto legitimo y necesario para civilizar-
evangelizar a los indigenas, que vivian en un estado de barbarie. El libro es un didlogo entre Demdcrates
y Leopoldo acerca de las causas legitimas que permiten la guerra de los conquistadores contra los pueblos
indigenas, barbaros en sentido griego. Por ser siervos por naturaleza, la esclavitud de los indigenas queda
justifica, mientras que los conquistadores, que tienen una superioridad racional y moral, son los tinicos que
tienen el derecho y deber de gobernarlos.

Para Sepulveda, los indigenas, por su incapacidad para gobernarse adecuadamente, més su adhesién a
précticas contrarias a la ley natural, tales como la idolatria, los sacrificios humanos y la antropofagia, deben ser
sometidos por los conquistadores, quienes, al ser més civilizados, tienen la responsabilidad moral de guiarlos
hacia una vida racional y virtuosa, por medio de la evangelizaciéon. Pero dado que los indigenas son idélatras,
lo cual les exige, en ocasiones, realizar sacrificios humanos a sus dioses, hay que proteger a las posibles victimas
inocentes de esta practica barbara, asi como del canibalismo.

Ademas, con base en la doctrina del descubrimiento, expresada en la bula Inter Caetera, Sepulveda sostiene
que el papa otorgd a los reyes catélicos la autoridad para conquistar y gobernar las tierras del Nuevo Mundo,
con el objetivo de evangelizar a sus habitantes. Asi, dichos reyes tienen el derecho de reclamar las tierras
habitadas por los indigenas que no son cristianos, so pretexto de evangelismo. La doctrina del descubrimiento
era un conjunto de principios legales y teoldgicos formulados en el siglo XV que otorgaban a las potencias
europeas el derecho de reclamar territorios habitados por pueblos no cristianos, negando su dignidad y derechos.
Dicha doctrina justifica la conquista y la dominacién cultural y racial colonial. El eurocentrismo, propio de
las ideas de Sepulveda, legitima la violencia para imponer a los indigenas una supuesta superioridad cultural
europea (Dussel, 1994). En la biisqueda de nuevas rutas comerciales y territorios, la expansién europea durante
los siglos XV y XVI era una colonizacién justificada por la Iglesia.

La doctrina del descubrimiento se basa en la creencia de la superioridad del cristianismo sobre otras
religiones y culturas, a las que consideraba como infieles necesitadas de salvacion, lo que justificaba su
sometimiento y la imposicién de nuevas estructuras sociales. El Otro es inferior, porque no tiene racionalidad,
perspectiva deshumanizadora que permitio la explotacién y dominacion de los pueblos indigenas. La civilizacion
europea era el modelo universal que aplastaba a la diversidad cultural y epistemolédgica de las sociedades
colonizadas.

La defensa de la humanidad de los indigenas

En sus primeros afios, Bartolomé de las Casas llegé a Cuba en calidad de encomendero, para pacificar la
isla y validar la explotacién de los indigenas. Sin embargo, su perspectiva comenzo6 a cambiar cuando vio de
cerca las atrocidades cometidas por los colonos. Por ejemplo, la expedicién liderada por Panfilo de Narvaez,
bajo las érdenes de Diego Veldzquez, consistia en adquirir nuevas tierras cubanas para la Corona (Dunn,
1993). Al llegar a Caonao, los espafioles encontraron un grupo numeroso de indigenas que, segin las crénicas,
eran pacificos y curiosos ante la presencia de los europeos (Cook, 1994). Sin embargo, los conquistadores
los masacraron. La impresion que le generé este y otros eventos fue tan grande que Bartolomé de las Casas
los documenté en su Historia de las Indias (Gonzéalez, 2002), describiendo cémo los espaiioles atacaron a los
indigenas desarmados.

A la luz de la crueldad espanola, de las Casas reflexion6 sobre un pasaje del Eclesidstico, en el que se
sostiene la idea de que el pan de los pobres es su vida, por lo cual el que se lo quita es un asesino. Al recordar
las experiencias vividas en las Indias, de las Casas se dio cuenta de la conexién que hay entre la explotacién
econdémica, la violencia estructural y la muerte de los indigenas, asuntos que lo llevaron a una interpretacion
no institucional de las Escrituras, a la luz de la cual evaluaba con ojo critico la injusticia colonial. El fraile

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 90




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

dominico cuestion6 la acumulacién de riqueza basada en la explotacién y destruccién de los pueblos indigenas.
Segun ¢él, los conquistadores no buscaban matar a los indigenas por odio directo, sino que su obsesion por el
oro los llevaba a hacerlo. El oro se convirtié en un idolo, por lo cual el sacrificio de vidas humanas en su altar
se volvié una constante.

En relaciéon con lo anterior, hay una relacién entre los profetas veterotestamentarios y el ateismo de
Jestis como rechazo a los idolos que exigen practicas inhumanas y deshumanizantes. Pues bien, los profetas
confrontaron las estructuras de poder que conservaban la opresién y la injusticia, reconociendo a su Dios
como la una unica divinidad, distinta de los dioses construidos por los sistemas humanos (Brueggemann,
1997). La tarea central de los profetas era desafiar las estructuras imperiales y econémicas que legitimaban la
explotacion, vinculandolas a la idolatria, que no se restringia a la adoracién de objetos materiales, sino que
incluia a cualquier sistema politico, econémico o cultural que se estableciera como absoluto. De las Casas,
al denunciar la idolatria del oro y la plata en la conquista de América, confronté las estructuras del poder
colonial y la teologia que las justificaba, en una resonancia del mensaje profético, desmitificando las estructuras
de pobreza y exclusién (Gutiérrez, 1989).

Jests, como los profetas, rechazé la idolatria expresada en las estructuras histéricas de inequidad social,
apuntando hacia la construccién de una nueva humanidad basada en la justicia, la misericordia y el amor. Al
decir que hay que dar al emperador lo que le corresponde y a Dios lo que es de Dios (Marcos 12: 17), Jesis
deslegitimé al poder romano que, a manera de absoluto, pretendia sustituir a Dios. Jests rechazoé a los idolos
visibles y a las estructuras simbdlicas que robustecian el poder, lo cual no implicaba un ateismo en sentido
tradicional, sino un ateismo del idolo, es decir, la negacién de todo aquello que distorsionaba la imagen de
Dios, aplastando al ser humano.

Los profetas hebreos consideraban que los dioses falsos representaban a los sistemas de opresién. Es decir,
rechazar a los idolos (Isafas 44:9-20) era practicar la fe en un tnico principio constituyente de la realidad,
por el cual el profeta quitaba las méascaras que ocultaban los rostros de las estructuras de poder, que se
mostraban como dioses arrogantes ante el préjimo al que estaban esclavizando (Boff, 1986). El colonialismo
quedaba legitimado por una teologia econémica para la que el oro y la plata eran fetiches adorables, asunto
claramente relacionable con la condena al becerro de oro (Exodo 32:1-35). De las Casas denunciaba la codicia
de los colonizadores, adoradores del oro, mas no del creador de dicho elemento natural en cuyo nombre,
usédndolo vanamente, evangelizaban a los indigenas (Las Casas, 1992). Este pecado estructural distaba mucho
del evangelio de justicia (Lucas 4:18-19), sustituyendo la comunién por la explotacién (Gutiérrez, 1988). La
idolatria comienza como una devocién a imagenes y termina hipostasiando a lo mercantil.

La opresion causada por la idolatria colonial al oro era un problema moral y una afrenta a la voluntad
de Dios, ya que el mensaje del Evangelio no tenia nada que ver con la acumulacién de bienes materiales,
sino con la solidaridad para con quienes no tenian recursos econémicos. Esta conviccién llevé a de las Casas,
seguidor de Cristo, a identificarse con los profetas biblicos, quienes denunciaban la injusticia y defendian a los
pobres. Los indigenas eran los pobres de Cristo, victimas del despojo de sus bienes y libertad. De las Casas
confrontaba al colonialismo espanol desde la perspectiva del mito renacentista del buen salvaje, idealizando al
indigena como noble, pacifico, en armonia con la naturaleza, humilde, paciente, desprovisto de codicia, en fin,
un ejemplo de virtud natural.

Desde esta postura, expresada en la Brevisima relacion de la destruccion de las Indias y en la Apologética
historia, las practicas indigenas se diferenciaban de las corrupciones de los conquistadores, que eran crueles,
codiciosas y destructivas. Desde el naturalismo juridico, de las Casas encontraba un patrén de conducta
universal, independiente de la voluntad humana y desde el cual se justifica la racionalidad y moral de los
indigenas. Para él, los organismos de los indigenas eran 6ptimos, debido a su entorno natural, por lo cual
sobresalian en la organizacién social y politica, tanto asi que en la Apologética historia (1992), las Casas
mostr6 que el orden de las ciudades indigenas era superior al de las civilizaciones europeas cléasicas.

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 91




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Las Casas clasifica a los barbaros a partir del grado de alejamiento de las normas de la razén y las
instituciones politicas, diferenciando entre aquellos que simplemente desconocen las letras (secundum quid) y
los que carecen de organizacion politica (simpliciter) (Abellan, 1979). Los indigenas son barbaros secundum
quid, por lo cual estan dentro del espectro de la humanidad. De ahi que, segtin la tradicién aristotélico-tomista
de la cual Septulveda era un representante, los indigenas no deban ser considerados como siervos naturales
(Abellan, 1979). Para las Casas, la libertad y la racionalidad son atributos de la condicién humana. Ni la
Iglesia ni los monarcas espanoles tienen jurisdiccion sobre los indigenas, ya que estos no son stubditos de Cristo
en acto, sino solo en potencia, por lo cual cuestiona el uso de la coercién, la imposiciéon y la violencia por
parte de los conquistadores a la hora de evangelizar y dominar politicamente a los indigenas. El prefiere el
pacifismo, considerando que la evangelizacién debe ser un acto de amor y persuasion.

Para de las Casas, la mision de los espanoles en las Indias no debe incluir la guerra, sino iinicamente
la evangelizacién mediante el ejemplo cristiano. Dado que Cristo envié a sus discipulos a sanar, ensenar,
entre otras labores que no implicaban la violencia, las Casas abogd por una aproximacion amistosa hacia los
indigenas por parte de los catequistas. La violencia contradice al mensaje cristiano, por lo cual la virtud y la
pureza doctrinal deben ser los tnicos medios legitimos de propagacion de la fe. Por eso, de las Casas tampoco
estd de acuerdo con obligar a los indigenas, por medio de la guerra justa, a aceptar el cristianismo. Aun
cuando los conquistadores espanoles hubieran hecho una declaraciéon de guerra en el idioma de los indigenas,
dicha intervencién militar seguirfa siendo injusta, por oponerse al mensaje de Cristo (Abellan, 1979). De las
Casas redacta las atrocidades cometidas por los conquistadores, tales como ejecuciones piblicas, torturas y
masacres llevadas a cabo en Guatemala, mostrando la contradiccién que hay entre los principios cristianos y
las précticas coloniales.

Convergencias en la denuncia profética de los dominicos

En este subtitulo entrecruzamos la labor profética de Fray Bartolomé de las Casas, protector de los derechos
indigenas en la época colonial, con la de Gustavo Gutiérrez Merino, tedlogo de la liberacién comprometido con
la lucha por la justicia social en América Latina, ya que entre ambos hay una continuidad en la defensa de los
desposeidos. De las Casas reconoce la alteridad, argumentando que los indigenas son racionales, portadores de
derechos naturales y dignos de ser tratados con justicia. De manera andloga, Gutiérrez afirma que la praxis
histérica de liberacion es el camino para confrontar las estructuras opresoras que mantienen la pobreza y la
exclusién (Gutiérrez, 1971). Ambos coinciden en que la religién, en vez de justificar la opresién, debe ser un
instrumento de emancipacion.

De las Casas enfrento la narrativa esclavista de Juan Ginés de Sepilveda con una argumentacion escoléastica
que reivindicaba la racionalidad y, por ende, humanidad de los indigenas, sujetos de derecho (Dussel, 1994).
Por su parte, Gutiérrez hizo suyo ese reto ético desde la teologia de la liberacién, denunciando que la pobreza
es una condicién material y estructural de injusticia que despoja a los pobres de su voz y dignidad (Libanio,
2000). Por eso, ambos pensadores convergen en la necesidad de devolver a los desposeidos su protagonismo
en esta, la unica historia que hay. En esta empresa, la religién no es vista como opio para el pueblo, tal
como Karl Marx la consideraba, sino como un medio para transformar la realidad social. Las Casas defendié
la evangelizacién como un acto dulce de persuasién, mas no de imposicién violenta, argumentando que el
respeto por la libertad y la dignidad son la base del verdadero cristianismo (Las Casas, 1992). En esa linea de
pensamiento, Gutiérrez enfatizé que la fe debe expresarse en el compromiso concreto de los cristianos con los
pobres y oprimidos, pues la teologia es un acto segundo, posterior a la accién (Gutiérrez, 1971).

De las Casas, influenciado ostensiblemente por el humanismo renacentista y la escoldstica tomista, entendid
que la proclamacion del Evangelio debia estar enraizada en el respeto por la vida y la libertad de los indigenas,
yendo en contravia de la 16gica de la conquista (Gutiérrez, 1993). Este enfoque contrasta con el Requerimiento,
la bula Inter Caetera anteriormente mencionada, que justificaba teoldgicamente la imposicién de la fe cristiana

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 92




ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

mediante la fuerza. El encuentro entre europeos e indigenas no fue simplemente un proceso de evangelizacion,
sino una confrontacion cultural, politica, econdémica, ecoldgica, social, entre otras que hicieron de la historia de
América Latina un testimonio de explotacién. Este choque es interpretado por Gutiérrez como una oportunidad
para volver a leer la soteriologia, porque Jests también vivié la tensién que hay entre la imposicién religiosa
de los saduceos, duenios del templo jerosolimitano, y la necesidad de un didlogo respetuoso con el Otro, el
enfermo, el pobre, la viuda, el extranjero, el huérfano y las demds personas por las que él velaba (Gutiérrez,
1971).

Para de las Casas, la evangelizacién era inescindible de la justicia social. La vida y la dignidad humana
estaban por encima de cualquier objetivo religioso o politico, postura enraizada en el Evangelio que lo llevé
a identificar en el indigena al pobre, segun el Evangelio, un Cristo abofeteado y flagelado que exigia una
praxis liberadora (Gutiérrez, 1993). Junto a esto, el pensamiento lascasiano fue ecologista porque denuncid
que la devastacién de los pueblos indigenas estaba ligada a la destruccion de su entorno natural, armonizando
asi la defensa de la naturaleza con la buisqueda de la justicia social (Gutiérrez,1971). La evangelizacién en
América Latina, tal como se advirtié recientemente, durante la época colonial estaba caracterizada por la
codicia material, especialmente en torno al oro y la plata, que arrasaba ecosistemas. Por eso, de las Casas
propuso una evangelizacién que implicaba la conversion de los no cristianos, por medio de la libre aceptacion
de la fe, y la de los cristianos, a través del cese de la opresiéon. Amar a Cristo llevaba a liberar al indigena e
impedir que le quitaran la vida antes de tiempo.

Gutiérrez retomé estas preocupaciones lascasianas en el contexto latinoamericano contemporianeo,
igualmente caracterizado por la pobreza. Por eso, su teologia de la liberacién no es una teoria abstracta,
sino arraigada en el contacto directo con las comunidades (Gutiérrez, 1971). Para Gutiérrez, la salvacién
es espiritual, histérica y material. Asi, la denuncia lascasiana sobre la idolatria del oro por parte de los
conquistadores se mantiene relevante en un mundo en el que el sistema econémico actual, basado en la
explotacién desmedida de la naturaleza y los seres humanos deshumanizados, sigue generando desigualdad.

La religion es una manifestacién de la aspiracién humana hacia una vida mejor, posibilidad que los
dominicos encontraron en el cristianismo que, segin los conquistadores, estaba hecho para subyugar al otro,
mientras que, segun de las Casas y otros frailes, podia liberar al pueblo de Dios, del cual se acordaba,
escuchando su clamor. En esa linea de pensamiento, Gutiérrez practicaba la lectio divina, que consistia en la
lectura, meditacién, oracién y contemplacion de la Biblia. El silencio le permitia escuchar al Dios que procura
la liberacién comunitaria de su pueblo, esclavizado o deportado tan a menudo (Castillo, 2015).

Gutiérrez interpret6 a de las Casas como un precursor ético del liberacionismo, por causa de su compromiso
con los marginados y su visiéon de una Iglesia fundada en la solidaridad y la defensa de los pobres. En este
sentido, de las Casas no fue un teélogo de la liberacién “ante litteram”, pero su vida, tras la conversion, gird
en torno a la opcién preferencial por los pobres y la critica a las estructuras de poder opresivas (Gutiérrez,
1989). La obra lascasiana, aunque arraigada en un contexto medieval y renacentista, contiene ideas de justicia
universal y derechos humanos caracteristicos de la modernidad. Las Casas fue pionero en reconocer la alteridad
como valor positivo. En el ambito latinoamericano contemporaneo, donde la pobreza es resultado de un
sistema econémico globalizado y excluyente, la teologia de la liberacién une la fe cristiana con un analisis
critico de la sociedad.

Conclusiones

La encomienda espanola no es una institucién historica superada, ya que pervive en las estructuras
socioeconomicas vigentes de Abya Yala. La explotacién disfrazada de evangelizacién expresa la hipocresia de
un sistema que traté a los indigenas como un tributo, mas no como seres humanos con derechos. Esta logica
quedé legitimada por la bula Inter Caetera y su teologia del dominium, base del orden colonial global que

€5 SANTOTomAs

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 93 USTA



ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

rechaz6 los derechos de propiedad a los asi denominados infieles.

Frente a estas atrocidades se levantaron las voces proféticas de Montesinos y las Casas, dominicos que
desenmascararon a los conquistadores, para quienes su verdadero Dios era el oro, por lo cual no amaban a sus
semejantes indigenas, sino a sus riquezas. Por eso, ambos frailes criticaron al Requerimiento por promover
una ontologia racista, que valoraba a los indigenas como animales irracionales, tal como se hacia en las polis
griegas y en la cristiandad medieval. Fue en este contexto que se dio la Controversia de Valladolid, en la que
Sepitlveda usaba los argumentos de Aristételes para naturalizar la esclavitud (Politica, 1254b), mientras que
de las Casas defendié la racionalidad de los indigenas manifiesta en los sistemas politicos de ellos.

En relacién con lo anterior, Gustavo Gutiérrez encontré una continuidad entre el colonialismo espatiol
y el sistema econdmico capitalista, asi como una relaciéon entre la labor profética de los dominicos de la
época colonial y la de los tedlogos de la liberacion del siglo pasado. Por eso, para él, el evangelismo no puede
seguir consistiendo en tratar de incluir a los indigenas en los proyectos socioeconémicos occidentales, sino
en deconstruir ese paradigma que los excluye. De ahi que Montesinos, las Casas y Gutiérrez converjan en la
necesidad de una teologia de la liberacién, que defienda la restitucién de tierras para los indigenas, asi como
el derecho a tener su propia cultura, asunto inseparable de la justicia social de la que habla el Evangelio.

Referencias

Abelldn, J. (1979). Historia critica del pensamiento espatiol (Vol. 3). Espasa-Calpe.

Archivo General de la Nacién (AGN). (1579--1602). Visitas de santander.

Arias, S. (2010). Retdrica, historia y polémica: Bartolomé de las casas y la tradicion intelectual renacentista.
Iberoamericana Vervuert.

Aristételes. (1988). Politica (M. Garcia Valdés, Trans.). Gredos.

Asamblea Especial para la Regién Panamazénica. (2019). Amazonia: Nuevos caminos para la iglesia y
para una ecologia integral: Documento final del sinodo de los obispos. Secretaria General del Sinodo.
http://secretariat.synod.va/content /sinodoamazonico/es/documentos/documento-final-de-la-asamblea-
especial-del-sinodo-de-los-obispo.html

Balot, R. (2001). Greed and injustice in classical athens. Princeton University Press.

Boff, L. (1986). Iglesia: Carisma y poder. Sal Terrae.

Brueggemann, W. (1997). Theology of the old testament: Testimony, dispute, advocacy. Fortress Press.

Castillo, F. (2015). La experiencia espiritual en gustavo gutiérrez. Sal Terrae.

Céspedes del Castillo, G. (1981). América hispdnica (1492-1898). Espasa-Calpe.

Colmenares, G. (1969). Las haciendas de los jesuitas en el nuevo reino de granada. Universidad Nacional de
Colombia.

Cook, N. (1994). La conquista bioldgica: Las enfermedades en el nuevo mundo (1492-1650). Siglo XXI.

Decosimo, D. (2014). Ethics as a work of charity: Thomas aquinas and pagan virtue. Stanford University
Press.

Dunn, O. (1993). Las casas and the defense of indian rights. University of Alabama Press.

Dussel, E. (1992). 1492: El encubrimiento del otro. Editorial Nueva Utopia.

Dussel, E. (1994). Historia de la iglesia en américa latina. Mundo Negro Esquila Misional.

Gamboa, J. (2004). La encomienda y las sociedades indigenas del nuevo reino de granada. Revista de Indias,
64(232), 749-770. https://doi.org/10.3989 /revindias.2004.i1232.433

Gibson, C. (1964). The aztecs under spanish rule: A history of the indians of the valley of mexico, 1519-1810.
Stanford University Press.

Gonzélez, J. (2002). Historia del cristianismo (Vol. 2). Unilit.

Gutiérrez, G. (1971). Teologia de la liberacidn: perspectivas. Sigueme.

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 94


http://secretariat.synod.va/content/sinodoamazonico/es/documentos/documento-final-de-la-asamblea-especial-del-sinodo-de-los-obispo.html
http://secretariat.synod.va/content/sinodoamazonico/es/documentos/documento-final-de-la-asamblea-especial-del-sinodo-de-los-obispo.html
https://doi.org/10.3989/revindias.2004.i232.433

ALBERTUS
MAGNUS

P — Vol.17 Ntim 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Gutiérrez, G. (1988). Dios o el oro en las indias. Sigueme.

Gutiérrez, G. (1989). La verdad los hard libres: confrontaciones. Sigueme.

Gutiérrez, G. (1992). En busca de los pobres de jesucristo: El pensamiento de bartolomé de las casas. Instituto
Bartolomé de las Casas.

Gutiérrez, G. (1993). Las casas: In search of the poor of jesus christ. Orbis Books.

Gutiérrez, G. (2011). El sermdn de antén montesino segin bartolomé de las casas y comentario. https:
//www2.dominicos.org/kit_upload/file/especial-montesino/Montesino-gustavo-gutierrez.pdf

Hanke, L. (1959). Aristotle and the american indians: A study in race prejudice in the modern world. Indiana
University Press.

Langebaek, C. H. (1987). Mercados, poblamiento e integracion étnica entre los muiscas. Banco de la Reptblica.

Lantigua, D. (2016). Infidels and empires in a new world order: Early modern spanish contributions to
international legal thought. Cambridge University Press.

Las Casas, B. de. (1992). Apologética historia sumaria. Alianza Editorial.

Lévinas, E. (1961). Totalité et infini: Essai sur Uextériorité. Martinus Nijhoff.

Libéanio, J. (2000). Teologia da libertagao: Roteiro diddtico. Loyola.

Londofo, J., & Prada, M. (2025). Gustavo gutiérrez: Una teologia de los rostros ajados. Revista de Teologia
Moral, 14(S12), 168-180. https://doi.org/10.55476/001c.146539

Losada, A. (1976). Juan ginés de sepilveda a través de su “epistolario”. CSIC.

Maltby, W. (2008). The rise and fall of the spanish empire. Palgrave Macmillan.

Muldoon, J. (1979). Popes, lawyers, and infidels: The church and the non-christian world, 1250-1550. University
of Pennsylvania Press.

Orrego, 1., & Prada, M. (2024). Gustavo gutiérrez: Una teologia comprometida con la praxis histérica de la
liberacién. Cadernos Prolam/USP, 23(50), 81-102. https://revistas.usp.br/prolam/article/view /232066 /2
11013

Pagden, A. (1995). Lords of all the world: Ideologies of empire in spain, britain and france c¢. 1500-c. 1800.
Yale University Press.

Pita Pico, R. (2016). El reclutamiento de indios en las encomiendas de la provincia de santa marta. Historia
Caribe, 11(28), 17-47.

Platon. (2000). La repiblica (J. M. Pabdn & M. Fernandez Galiano, Trans.). Alianza Editorial.

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder y eurocentrismo en américa latina. Sociologia Internacional, 15(2),
215-232. https://doi.org/10.1177/0268580900015002005

Reichberg, G. (2017). Thomas aquinas on war and peace. Cambridge University Press.

Remeseiro, C. (2004). Las bulas alejandrinas de 1493. Universidad de Valladolid.

Rojas, A., & Prada, M. (2024). Andlisis de los efectos de la conservacién ambiental y la explotacién petrolera.
Espiral. Revista de Geografias y Ciencias Sociales, 6(12), 79-106. https://doi.org/10.15381 /espiral.v6i12.2
9395

Schwartz, S. (2008). All can be saved: Religious tolerance and salvation in the iberian atlantic world. Yale
University Press.

Sepitlveda, J. G. de. (1951). Demdcrates alter, sive de iustis belli causis apud indos (A. Losada, Ed.). Instituto
Francisco de Vitoria.

Vargas Ugarte, R. (1954). Concilios limenses (1551-1772): Historia (Vol. 3). Lima.

Vitoria, F. de. (1967). Relecciones sobre los indios y el derecho de guerra. Espasa-Calpe.

Zavala, S. (1973). La encomienda indiana. Porria.

B SixTTom s

—SEDE PRINCIPAL BOGOTA— 95


https://www2.dominicos.org/kit_upload/file/especial-montesino/Montesino-gustavo-gutierrez.pdf
https://www2.dominicos.org/kit_upload/file/especial-montesino/Montesino-gustavo-gutierrez.pdf
https://doi.org/10.55476/001c.146539
https://revistas.usp.br/prolam/article/view/232066/211013
https://revistas.usp.br/prolam/article/view/232066/211013
https://doi.org/10.1177/0268580900015002005
https://doi.org/10.15381/espiral.v6i12.29395
https://doi.org/10.15381/espiral.v6i12.29395

	Resumen
	Palabras clave:

	Abstract
	Keywords:

	Introducción
	Las raíces encomenderas de la opresión en Abya-Yala
	La voz profética de fray Antonio de Montesinos
	¿Los indígenas tienen alma racional?
	La legitimación del colonialismo español
	La defensa de la humanidad de los indígenas
	Convergencias en la denuncia profética de los dominicos
	Conclusiones
	Referencias

