
Identidad y misión del oblato en la comunidad benedictina del
Monasterio de Santa María de la Asunción de Envigado: Un horizonte
a partir de Éxodo 20 y el capítulo IV de La Regla de San Benito *

Identity and Mission of the Oblate in the Benedictine Community Of The Monastery of
Santa María de la Asunción in Envigado: A Horizon From Exodus 20 and Chapter IV of the

Rule of Saint Benedict

Ana Milena Hurtado Guzmán1 Manuel David Gómez Erazo2

1 Universidad Católica Luis Amigó. Correo: milenahurtadog@gmail.com. 0009-0000-3007-739X.
2 Universidad Católica Luis Amigó. Correo: manuel.gomezer@amigo.edu.co. 0000-0002-7879-8345.

Citar como:
Hurtado Guzmán, A. M. (2026). Identidad y misión del oblato en la comunidad benedictina del Monasterio
de Santa María de la Asunción de Envigado: un horizonte a partir de Éxodo 20 y el capítulo IV de La Regla
de San Benito. Albertus Magnus, 17(1), 9-22.

https://doi.org/10.15332/25005413.11135

Recibido: 19/05/2025
Aceptado: 13/10/2025

Resumen
El artículo analiza la relación entre identidad y misión del oblato benedictino del Monasterio de Santa María de
la Asunción en Envigado. Se desarrolló desde un paradigma hermenéutico y un enfoque cualitativo, empleando
el método latinoamericano (ver, juzgar y actuar), y dos estrategias complementarias, grupo focal y una lectio
divina comunitaria. El estudio permitió interpretar la experiencia espiritual de los oblatos y candidatos, a la
luz de Éxodo 20 y el capítulo IV de La Regla de San Benito, asemejando significados relacionados con la fe, la
oblación y el compromiso comunitario. Los hallazgos evidencian una sólida conciencia de fe bautismal, pero
también una débil interiorización del carisma benedictino, especialmente en su dimensión misionera fuera del

∗Artículo de investigación. Este artículo es resultado de la investigación del estudio en la Maestría en Estudios
Teológicos Contemporáneos de la Universidad Católica Luis Amigó. Medellín, Colombia.

9

mailto:milenahurtadog@gmail.com
https://orcid.org/0009-0000-3007-739X
mailto:manuel.gomezer@amigo.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-7879-8345
https://doi.org/10.15332/25005413.11135


Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

monasterio. A partir de ello, se proponen perspectivas teológico-pastorales orientadas a integrar la identidad y
la misión en la formación del oblato y en la renovación de los estatutos. El estudio contribuye a visibilizar
una espiritualidad poco explorada y a reconocer en el oblato benedictino una vocación laical encarnada y
transformadora, plenamente inserta en la misión de la Iglesia en el mundo actual.
Palabras clave:
identidad, misión; Éxodo 20, Regla de San Benito, teología del laicado.

Abstract
The article analyzes the relationship between the identity and mission of the Benedictine Oblate of the
Monastery of Santa María de la Asunción in Envigado. It was developed within a hermeneutical paradigm and
a qualitative approach, employing the Latin American method (see, judge, and act) and two complementary
strategies: a focus group and a community Lectio Divina. The study made it possible to interpret the spiritual
experience of the Oblates and candidates in the light of Exodus 20 and Chapter IV of the Rule of Saint
Benedict, identifying meanings related to faith, oblation, and community commitment. The findings reveal a
strong awareness of baptismal faith, yet also a weak internalization of the Benedictine charism, especially
in its missionary dimension beyond the monastery. Based on these results, the article proposes theological
and pastoral perspectives aimed at integrating identity and mission into the formation of the Oblate and
the renewal of their statutes. The study contributes to making visible a little-explored spirituality and to
recognizing in the Benedictine Oblate a lay vocation that is incarnate and transformative, fully inserted in
the mission of the Church in today’s world.
Keywords:
identity, mission; Exodus 20, Rule of Saint Benedict, Theology of the Laity.

Introducción
La vida monástica benedictina de occidente, fundada por San Benito de Nurcia, se reconoce dentro de la

Congregación para los Institutos de Vida Consagrada y las Sociedades de Vida Apostólica, donde se indica:

[…] la organización monástica tiene la característica de ser autónoma es decir no centralizada,
siendo autónomas (sui iuris) cada una de las Abadías o Prioratos conventuales: ello comporta una
mayor amplitud en los poderes del Superior local (Abad, Prior), y una menor dependencia del
Superior General, si existe, y además cada casa tiene el propio noviciado. (Consagrada, s.�f., párr.
21).

Los monasterios, abadías, prioratos benedictinos, aunque autónomos, se agrupan dentro de las veintiún
congregaciones benedictinas en el mundo (Núñez, 2022, p. 19). El Monasterio Santa María de la Asunción, de
Envigado, es parte de la congregación de Subiaco y Montecasino, instituto religioso de derecho pontificio que
reúne alrededor de sesenta y cuatro monasterios, abadías y prioratos en veinticuatro países distribuidos en
siete provincias y una preprovincia. Este monasterio está inserto en la provincia hispánica, donde hay un total
de quince monasterios y solo cuatro están ubicados en América Latina, específicamente Colombia y Brasil
(Benedettini Sublacensi Cassinesi, s.�f.).

En Colombia hay cuatro monasterios; dos de ellos pertenecen a la Congregación de Subiaco y Montecasino,
ubicados en el departamento de Antioquia: Santa María de la Asunción con 70 años en Envigado y Santa
María de la Epifanía con 57 años en Guatapé. Ambos monasterios acogen la figura del oblato benedictino.
En el monasterio de Envigado, la aceptación de candidatos está unida por algunos principios, entre ellos, la
cercanía geográfica, el contacto con los hermanos de la comunidad monástica y el deseo de una experiencia de
vida cristiana deseando vivir más plenamente el bautismo, conforme al Evangelio, a través de los lineamientos
dados por el patriarca San Benito en La Regla (Guilmard, 2010, p. 17).

10



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Sin embargo, en el contexto actual surgen dos dificultades: por un lado, algunas personas se autodenominan
oblatos sin haber completado el proceso de formación; y, por otro, los candidatos en proceso muestran
imprecisión ante la pregunta por la definición de oblación. Este desconocimiento repercute en la vivencia de la
identidad y la comprensión de su misión dentro y fuera del monasterio.

Antes de la pandemia del Covid-19, el itinerario hacia la oblación exigía cercanía al monasterio y
perseverancia en la vida espiritual. Después de pandemia, surgió la necesidad de reorganizar la formación
con encuentros más continuos y lineamientos claros que garanticen una experiencia de vida cristiana sólida,
conforme al espíritu de San Benito. Como indica el estudio Los oblatos seglares en la familia benedictina: “Hacer
profesión de oblato es dar un paso serio, que presupone una madura reflexión. Es contraer un compromiso de
una importancia considerable, porque se toma a Dios mismo como testigo” (Guilmard, 2010, p. 24).

En la formación benedictina existen dos fuentes son fundamentales: La Regla, escrita por el patriarca
San Benito; y las Sagradas Escrituras, base para el desarrollo de la lectio divina. La observancia de La Regla
permite al monje y a los oblatos del monasterio estar con el oído presto. Se lee en el capítulo 58,10 de La
Regla que “esta es la ley bajo la cual pretendes servir; si eres capaz de observarla, entras; pero si no, márchate
libremente” (Colombás, 2000, pp. 164-165). Ahora bien, se destaca que las dos fuentes de La Regla son la
espiritualidad de los padres y la Biblia, considerada como la verdadera y auténtica regla del monje, “la
Sagrada Escritura, especialmente el ejemplo y la doctrina de los apóstoles, constituye al mismo tiempo el
origen histórico y el fundamento teológico de las reglas monásticas” (Colombás, 2000, pp. 26-27).

Por eso, observar la alianza del pueblo de Dios a través del decálogo exodal ayudará a interpretar mejor el
capítulo IV de La Regla. Mirando la distribución de este capítulo del Éxodo encontramos, primero, los Diez
Mandamientos (Ex 20,1-21), que muestran las exigencias de Dios para que el pueblo sea pueblo de Dios; y,
segundo, el Código de la Alianza (Ex 20,22-23,19), que enseña a aplicar los Diez Mandamientos en la vida e
indica el camino en busca de la promesa y para mantener el pueblo fiel a la alianza (Mesters, 1995, p. 3).Y el
capítulo IV de La Regla conocido como las “Buenas obras”. Son un catálogo de máximas morales que implica
que el monje y el oblato las ponga en práctica como preparación para la Pascua definitiva (Colombás, 2000,
p. 262).

Por tanto, este artículo tiene como propósito analizar la interpretación de oblación desde la relación entre
la identidad y la misión del oblato benedictino, y por eso surge la siguiente pregunta de investigación: ¿Qué
relación hay entre la identidad y la misión del oblato de la comunidad benedictina del Monasterio de Santa
María de la Asunción desde la interpretación de Éxodo 20 y el capítulo IV de La Regla de San Benito? Para
ello se emplea el enfoque cualitativo, el enfoque hermenéutico y el método latinoamericano (ver, juzgar y
actuar), mediante la aplicación de un grupo focal y una lectio divina comunitaria.

Para explicar la relación entre la identidad y la misión del oblato de la comunidad de Envigado,se realizará
en primer lugar un diagnóstico mediante la escucha de los candidatos y oblatos, con el fin de identificar la
diversidad de significados existentes, unificarlos y elaborar una definición coherente con la identidad y la misión
del Monasterio de Santa María de la Asunción. Posteriormente, se llevará a cabo una interpretación a partir
de la aplicación de la lectio divina, a la luz del texto exodal y en diálogo con el capítulo de la “Buenas obras”,
con el propósito de proponer perspectivas que favorezcan la compresión de la identidad y la misión de los
oblatos benedictinos de Santa María, y que sirvan como iniciativa para la renovación de los estatutos vigentes,
ofreciendo una reflexión teológica y pastoral que permita comprender cómo los oblatos de esta comunidad
viven y expresan su identidad cristiana y benedictina, así como su misión en el mundo. Actualmente, los
estatutos son una adaptación del padre Leonel, prior de ese entonces (2008-2011), pero no hay una definición
de la identidad y misión del oblato en este monasterio en particular (Gómez, 2008, p. 15).

11



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Marco teórico

Antecedentes históricos sobre los oblatos

En el siglo XIX, comienza el resurgir de la vida benedictina en Francia, donde se comenzó a incluir
y aconsejar a las personas que se afiliaran a las comunidades. Solo hasta 1868 se inscriben como oblatos
propiamente. En la misma época, otras congregaciones benedictinas admiten oblatos obteniendo privilegios
que el papa León XIII extendió en 1898 a todos los de la Orden de San Benito (Guilmard, 2010, p. 26).

La autonomía de los monasterios hace que la formación e integración de oblatos sea una decisión de la
comunidad en la que se encuentren. Se evidencia un estimado de monjes benedictinos en el mundo, 7914
incluyendo novicios (Núñez, 2022, p. 18). Los oblatos, hombres y mujeres afines con una comunidad monástica
determinada, establecen un vínculo a través de la oblación (Guilmard, 2010, p. 28) reflejando unión laical con
el monasterio a partir de un compromiso de vida litúrgica, no canónica, lo cual dificulta cuantificar la cantidad
de oblatos en el mundo. Sin embargo, al consultar a los organizadores del congreso mundial de oblatos, a
través de comunicación interna, sí tenían un estimado de personas vinculadas a los monasterios a través de la
oblación. Al respecto, confirmaron un registro aproximado de 25�000 personas para el año 2014 (Congress,
s.�f.).

Escasa producción académica dificulta la búsqueda inicial

Al hacer un rastreo bibliográfico en revistas de impacto en teología y repositorios universitarios de América
latina, se constató una escasa producción sobre oblatos benedictinos y su espiritualidad; con parámetros de
3, 5 y 7 años hacia atrás, los tópicos y contextos de este artículo no están considerados en la investigación
teológica general. Esta ausencia revela una oportunidad para ampliar el horizonte teológico y pastoral de la
vida monacal, destacando cómo el camino benedictino aporta en la Iglesia.

Se revisaron libros y otras publicaciones que se acercaron a las categorías de la investigación y se hallaron
dos producciones relevantes para este caso. El primero, un artículo en los Cuadernos Monásticos, revista
trimestral de espiritualidad monástica de la Conferencia de Comunidades Monásticas del Cono Sur; en la
edición 155 se encuentra La irradiación monástica y los oblatos seglares con un breve recorrido hecho por
Fernando Rivas, OSB sobre la historia de los oblatos en la Orden haciendo un llamado: “Esta historia pone a
nuestra generación monástica en el compromiso de revisar la teología del Oblato secular” (Rivas, 2005, p. 459).
El segundo hallazgo corresponde al capítulo 9 y 10, San Benito Abad, patriarca de los monjes de occidente,
donde se encontró a los oblatos, la identidad y la misión, y se comparten algunos numerales de los estatutos
generales que se han ido revisando desde la primera versión en 1890. El autor señala que “los estatutos tienen
por objeto aclarar lo que es la oblación y el oblato, precisar las obligaciones de los oblatos y los lazos recíprocos
que unen al oblato con sus monasterios y con sus hermanos oblatos en el mundo” (Carretón, 2024, p. 66).

Se observa que, entre el artículo del cuaderno monástico y la publicación del libro, hay diecinueve años de
diferencia. Esto muestra que personas de la misma Orden desean dar a conocer con amplitud la labor de sus
hijos seculares y, por eso, definir la identidad y la misión del oblato toma relevancia para la investigación,
porque al dejarlo escrito, se podrá dar la real importancia a estos hombres y mujeres que encuentran en la
vida benedictina el lugar para llevar una vida más perfecta conforme al ideal del Evangelio, por los lazos de
orden espiritual a través del monasterio, obteniendo para sí mismo un crecimiento en su vida de fe y servicio a
Dios. Por eso analizaremos sobre los tópicos de la investigación con el fin de ampliar los conceptos y entender
la relevancia del estudio.

Oblato y carisma benedictino

El término oblato proviene del latín oblatus, que significa “ofrecido” o “entregado”. En la tradición
benedictina, designa al cristiano que movido por su fe se ofrece a Dios en unión espiritual con una comunidad

12



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

monástica, viviendo los valores del Evangelio según La Regla de San Benito. Su oblación no constituye un
voto religioso, sino una consagración laical, guiados por la orientación y formación espiritual del monasterio al
que pertenecen y la comunión espiritual con el mismo (Guilmard, 2010, p. 17). Y como la vida del oblato
es ser ofrenda, esto se aplica en tres dimensiones: ofrenda de sí mismo a Dios, ofrenda del mundo a Dios y
ofrenda de sí mismo por los monjes y las vocaciones monásticas y esto se hace posible en la vida cotidiana
mediante la oración, el trabajo y la caridad (Guilmard, 2010, p.�17).

El carisma benedictino es el don espiritual que Dios concedió a la Iglesia con San Benito de Nurcia,
que organizó la vida de estos hombres en un equilibrio entre oración, trabajo y vida comunitaria (ora et
labora). Este carisma se conoce por la escucha de la palabra, la estabilidad, la obediencia, la hospitalidad y la
conversión de corazón. Para los oblatos es encarnar esta espiritualidad en el mundo, es hacer presencia de
paz, discernimiento y fraternidad en los contextos familiares, laborales y eclesiales (Chittister, 2003, p. 70). A
partir de estos significados, el oblato, sin abandonar su condición laical, participa activamente del espíritu
benedictino e irradia la vida monástica fuera del claustro.

Teología laical

En los diccionarios la palabra laico significa el hombre que no pertenece a la Iglesia. El verdadero valor
teológico de la palabra se deriva de laós, pueblo. El laico es, por definición, un miembro del pueblo de Dios
que es la Iglesia (Glorieux, 1964, pp. 13-14). La teología del laicado en las constituciones del Vaticano II,
Gaudium Et Spes y Lumen Gentium, le devolvió al laico, y por ende al oblato, su lugar teológico propio y
concibe al laico como un acto litúrgico de ofrenda al Padre (Rivas, 2005, p. 459). Como se lee, “dado que
Cristo Jesús, supremo y eterno sacerdote, quiere continuar su testimonio y su servicio por medio del laico, los
vivifica con su Espíritu y los impulsa sin cesar a toda obra buena y perfecta” (LG, 34).

Congar en su libro Jalones para una teología del laicado dice: “Los laicos siempre formarán en la Iglesia un
orden subordinado, pero están encontrando de nuevo una conciencia más clara de constituir orgánicamente
sus miembros activos, con pleno derecho y ejercicio” (Congar, 1961, p. 7). Enfatizando que el papel del laico
no es pasivo, no solo es asistir a los sacramentos, sino anunciar a Cristo al mundo, cooperando así a la obra
de Cristo y la Iglesia: “los laicos son verdaderamente Iglesia” (p. 8).

Identidad

Estas definiciones nos llevan a indagar la importancia de la identidad del seglar benedictino, mirando las
diversas corrientes, desde Aristóteles, que define la identidad desde el ser hasta la propuesta de Ricoeur:

[…] es resultado de la tensión entre la mismidad y la alteridad necesaria en la naturaleza del
ser humano en su búsqueda por explicarse, comprenderse y realizarse. En torno a esta tensión
establecerá su tesis dialéctica entre la identidad ídem y la identidad ipse, siendo esta última la
salida al presunto núcleo no cambiante de la personalidad. El movimiento dialéctico permite
comprender al sujeto como un ente capaz de reflexionar sobre su existencia y su condición de
individuo en el mundo. (Campos, 2015, par. 15)

Y desde una mirada teológica encontramos a Von Balthasar, quien piensa en la identidad desde la relación
con Dios al distinguir: 1) el individuo, como diferencia última en la especie; 2) el sujeto espiritual, en el
que la unicidad individual se refleja en una conciencia; y 3) la persona como “tú” interpelado por el “yo”
absoluto, Dios mismo (Von Balthasar, 1993, pp. 193-194). Y si se habla en el contexto cristiano se entiende
la identidad desde la fe, por eso el llamado a ser discípulos. En el documento de Aparecida leemos: Cristo
revela la identidad del ser humano y su llamado a la plenitud: “El ser humano tiene necesidad de Dios; de
otro modo, queda sin esperanza” (DA.�41). Con estas definiciones de identidad se abre un panorama al seglar
benedictino para definirse como un lugar teológico dentro de la comunidad del monasterio y por eso se vuelve

13



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

indispensable mirar lo que la misión tiene para complementar la identidad.

Misión

En las disciplinas como la sociología, la filosofía e incluso la teología, la misión se define en tener un
propósito. Para el cristiano, esta se convierte en la extensión de la identidad porque al hacer una opción por
Jesucristo y ser discípulos están llamados a evangelizar y dar razón de la fe en Cristo, siempre desde la unidad
y respetando y dialogando con las culturas (AG 22 y 35). Debe recordarse el llamado del papa Francisco
a través de su encíclica Fratelli Tutti, donde exhortó a los cristianos a ser constructores de fraternidad y
promotores de la dignidad humana (n. 85). Y en el camino monástico debe entenderse como la misión de llevar
la vida benedictina a lo largo de su vida profesional, familiar y académica. En los estatutos de los oblatos
seglares en el capítulo IV punto 2 se lee: “Llevado así por el Espíritu, el oblato tomará conciencia de que sus
tareas cotidianas en la familia y en el trabajo, en la iglesia y en todo servicio en favor del prójimo son un
culto rendido a Dios” (Guilmard, 2010, p. 104). Por eso, la misión debe comprenderse como la respuesta al
compromiso bautismal y como la consagración de las cosas del mundo del mundo al Padre, constituyéndose
en pilares que la teología benedictina enriquece en cada generación (Rivas, 2005, p. 460).

Éxodo, La Regla de San Benito, “Buenas obras”

Por eso leer el libro del Éxodo invita a ver cómo Dios se revela a su pueblo, escucha los sufrimientos de
este y responde a sus súplicas. Se trata de un texto donde encontramos la liberación y la alianza de Dios a
través del decálogo, que son unas máximas de vida para que el pueblo se reorganice y siga la voluntad de Dios
(Schökel, 2013, pp. 89-91). El trabajo pone la mirada en el capítulo 20 porque:

Dentro de la Biblia, el Libro de la Alianza es como una montaña bien alta en medio de una planicie.
Quien llega allá a la cima, tiene una visión de conjunto. Muchos asuntos de la Biblia se esclarecen
por el estudio del Libro de la Alianza. El Libro de la Alianza es, por así decir, una llave de lectura
para toda la Biblia. (Mester, 1995, p. 2)

Se conoce que los diez mandamientos eran más cortos, fáciles de repetir y memorizar, pero según las
necesidades de la peregrinación del pueblo, más evidente en el tiempo del exilio que terminó la redacción del
libro de la Alianza, los mandamientos se ampliaron (Mester, 1995, p. 13) Y de la parte de la Alianza con
Dios no se tiene autor o fecha, pero sirvió al pueblo peregrino a dar cumplimiento a los diez mandamientos
(Mester, 1995, p. 14).Ahora bien, La Regla debe verse como un texto legislativo y espiritual que consta de
un prólogo, setenta y tres capítulos y un epílogo al final. Para algunos autores, los capítulos 4, 5, 6 y 7 son
el itinerario espiritual para la vida del monje y del oblato benedictino. Pondremos el énfasis el capítulo IV,
de las “Buenas obras”. San Benito describe en 78 versículos la Alianza de Dios con su pueblo y como es el
llamado del cristiano a conocerlo y vivirlo.

En San Benito, su vida y su regla, el autor hace una agrupación de este, dando así una mejor comprensión
y escribe: “Se consideran como instrumentos aptos para el perfeccionamiento del espíritu desde las leyes
fundamentales decretadas por Dios en el Sinaí y que se imponen a todos por igual” (Sansegundo, 1954,
pp. 340-341), demostrando el vínculo que hay entre la teología del Éxodo y La Regla. Además, para dar
más claridad al tema de la alianza del Pueblo con nuestro camino de fe, encontramos en el punto 22 de la
exhortación apostólica del papa Benedicto XVI Verbum Domini lo siguiente:

El misterio de la Alianza expresa esta relación entre Dios que llama con su Palabra y el hombre
que responde, siendo claramente consciente de que no se trata de un encuentro entre dos que
están al mismo nivel; lo que llamamos Antigua y Nueva Alianza no es un acuerdo entre dos partes
iguales, sino puro don de Dios. (N.o 22)

Por esto se pretende, a la luz del capítulo IV de La Regla, junto con el texto del Éxodo donde se narra la

14



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

historia de salvación, desconocida e incluso malinterpretada por el cristiano, entender por qué San Benito
busca una relación de la alianza de Dios con el pueblo y el camino benedictino mostrando que ambos textos,
aunque en principio pueden parecer rigurosos, son la manera de entender el amor profundo de Dios hacia el
pueblo.

Metodología
La investigación se realizó desde un paradigma hermenéutico porque implicó identificar la información

que emerge de la comunidad y luego proceder a su interpretación (Gadamer, 1999, p. 331). El enfoque
fue cualitativo, ya que buscó dar cuenta descriptivamente de las experiencias en la comunidad de oblatos
buscando la relación entre las categorías establecidas (Álvarez y Jugenson, 2003, pp. 103-128). La investigación,
propiamente teológica, se basó en el método latinoamericano, que consta de tres momentos fundamentales, ver,
juzgar y actuar. Dicho método inició en el siglo XX al interior de la iglesia de Bélgica a manos de monseñor
Joseph Cardijn y llega a América Latina en la reunión de Medellín en 1968 donde el aporte de esta reunión fue
implementar el método; ver la situación, los hechos y la realidad, juzgar desde la reflexión teológica pastoral,
teniendo en cuenta los principios y criterios teológicos y actuar conforme a las recomendaciones, orientaciones
y conclusiones pastorales. Actualmente este método es aplicado en la investigación teológica y en la pastoral
de las iglesias (Chamoso, 2016, pp. 82-84).

Adicional al método, se aprovecharon los planteamientos del paradigma ético y práxico que, hoy en día, es
necesario entenderlos desde la responsabilidad que tiene la ética en el otro, para demostrar la identidad y
misión del oblato en el monasterio de Envigado (Tamayo, 2004, pp.123-131). Con la perspectiva metodológica
mencionada, se determinó, para diagnosticar la experiencia de vida en torno a las categorías de investigación,
un grupo focal a partir de un muestreo no probabilístico de tipo circunstancial o accidental, porque de los 24
integrantes de la formación no siempre se contó con todos al mismo tiempo (Ñaupas, Valdivia, Palacios y
Romero, 2018, p. 342).

Se escuchó a cada uno de los candidatos y oblatos —un grupo en el que hay hombres y mujeres de diversas
edades— sobre qué narran a propósito de la identidad, la misión y la relación entre las categorías a partir
de la espiritualidad benedictina vivida dentro de la comunidad. La experiencia comunitaria, como pequeña
célula eclesial, es semejante a un grupo focal, por lo tanto, se consideró que esta técnica resultaba valiosa para
facilitar el fenómeno de la experiencia y recuperar los datos que emergieron para su interpretación teológica,
ya que ella, como iglesia y grupo focal, hace patente la dimensión comunitaria de la fe y de la vida cristiana
(Bueno de la Fuente, 2001, p. 39). Acá se evidencia el ver del método latinoamericano.

El instrumento para recuperar la información correspondió a una guía de entrevista semiestructurada
aplicada como grupal focal, con una red de preguntas relacionadas con las categorías de investigación. Se inició
con la lectura del consentimiento informado, y así los participantes entendieron la finalidad del encuentro.
Las preguntas fueron breves y abiertas, favoreciendo respuestas espontáneas y personales, tales como ¿qué
significa identidad?, ¿qué es misión?, ¿qué es oblación?, ¿qué entiende por oblato? Finalmente, se formuló una
pregunta de cierre: ¿qué concluye del encuentro? Las preguntas describieron la experiencia del candidato y el
oblato, porque ayudó a la construcción del significado a partir del sentir con las categorías de la investigación.

Para el análisis de la información todas las intervenciones, estas se transcribieron y se aplicó una codificación
abierta y axial, agrupando los conceptos que emergieron en torno a las categorías principales. Así se identificaron
palabras y expresiones recurrentes que revelaron la percepción de los participantes sobre su identidad y misión.
Por su parte, los criterios de interpretación se organizaron en tres aspectos: primero la coherencia teológica
entre sus significados y los fundamentos dados por La Regla, los encuentros de formación y el Evangelio;
segundo, la profundidad espiritual mostrando su interiorización con el carisma benedictino; y, por último,
cómo expresan su compromiso con el mundo desde su experiencia.

15



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

El grupo focal constituyó el momento del ver dentro del método latinoamericano. El trabajo de la lectio a
la luz del paradigma ético y práxico arrojó cómo “la dimensión moral de la fe cristiana se concreta y traduce
en una ética de la alteridad, de la projimidad, entendida como reconocimiento del otro, encuentro con el otro
y acogida del otro” (Tamayo, 2004, 204, p. 130). Dado que el grupo focal facilitó una comprensión a partir
de las categorías, el siguiente paso fue realizar una lectio divina comunitaria, entendiendo que el método
empleado consta de cuatro peldaños: la lectura, la meditación, la oración y la contemplación. Los tres primeros
momentos se aplicaron al texto de Éxodo 20, mientras que el cuarto se abordó a la luz del capítulo IV de
La Regla de San Benito. En Experiencia y método de la lectio divina se establece que la lectio se identifica
con la exégesis literal y la meditación con la exégesis espiritual (Gallardo, 1994, pp. 25 -158). Por eso la
lectura correspondió la exégesis literal, orientada a comprender el significado literal del texto del Éxodo, que
contiene el Decálogo y el fundamento de la primera Alianza de Dios con el pueblo de Israel, permitiendo
reconocer la relevancia del texto para la investigación. Posteriormente, se pasó al momento de la meditación,
entendida como exégesis espiritual, en la que se reflexiona sobre el mensaje del texto poniéndolo en diálogo
con la vivencia personal del candidato y del oblato.

La oración, constituye, entonces, la respuesta del creyente a Dios a partir de lo suscitado y discernido en
los dos primeros momentos de la lectio divina. Al pasar al momento de la contemplación, se realizó la lectura
del capítulo de las “Buenas obras”, recordando cómo San Benito retoma el decálogo y la primera alianza
como fundamento para de esta sección de La Regla, poniendo de relieve la profunda interrelación entre ambos
textos.

En este sentido, el instrumento de recuperación de la información, como resultado de la lectio divina, está
conformado por los aportes que emergieron en dicho momento a la luz del Espíritu y en coherencia con el
propósito de la investigación: dejar una interpretación sobre la definición de la identidad y misión del oblato.
Esto permitió fundamental el segundo momento central del método, el juzgar. Tras recorrer los tres primeros
momentos de la lectio divina, la contemplación se articuló en torno a la siguiente pregunta: a partir de la
experiencia comunitaria de la lectura orante del capítulo 20 del Éxodo y del capítulo IV de La Regla, ¿cuál es
la identidady la misión del oblato del monasterio de Envigado? Esta pregunta permitió explicitar la posición
del creyente frente a la definición de las categorías de investigación.

Entrelazar los resultados del grupo focal y la lectio divina permitió recoger la dimensión racional como
la espiritual de la experiencia del oblato, permitiendo que el actuar del método posibilite la formulación de
perspectivas teológicas-pastorales orientadas al fortalecimiento de los candidatos y oblatos y que promueva así
la renovación de los estatutos de la comunidad. En conclusión, la metodología aplicada integró la escucha, la
interpretación y la acción en coherencia con el carisma que busca “escuchar con el oído del corazón”.

Resultados y discusiones
El trabajo con el grupo focal y la lectio divina permitieron recoger la experiencia de ocho participantes,

cuatro mujeres y cuatro hombres entre los 65 y 45 años aproximadamente. Uno de los participantes ya profesó
como oblato hace cuatro años y los demás eran candidatos. Cinco de ellos llevan dos años en el proceso, uno
lleva cuatro meses y ese día se contó con la presencia de un hombre que empezaba el camino de formación.
Todos participaron con libertad en la identificación de los significados de las categorías iniciales.

Aunque la muestra es pequeña, los resultados no buscan generalizar, sino ofrecer una comprensión sobre la
vivencia de la identidad y la misión del oblato benedictino en este contexto particular.

Identidad y misión de los oblatos: diagnóstico de significados en la comunidad

Una vez obtenidas por escrito las intervenciones del grupo focal, tanto de las personas que se encuentran
en proceso de formación como de quienes ya celebraron la oblación, la información fue codificada de manera

16



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

manual. A partir de este se obtuvo, en un primer momento, la figura 1, que revela las categorías emergentes
que subyacen a la relación entre identidad y misión en este contexto formativo de los oblatos, según se puede
ver en la siguiente figura.

Figura 1. Grupo focal
Fuente: Elaboración propia.

Inicialmente, se compartieron cuatro preguntas generales sobre las categorías mencionadas. Los participantes
respondieron desde su sentir y experiencia, y fueron facilitando el diagnóstico sobre sus comprensiones a
propósito de la identidad, misión, oblato y oblación, captando sus conceptos personales. La categorización
selectiva después de la axialización arrojó en el 100�% este fenómeno: donde la identidad la entendemos desde
koinonía + sentido, la misión como el espacio de acción + interioridad cristiana, la oblación en cuanto a la
disposición + donación en comunión y el oblato como apostolado del ser + espíritu benedictino.

Los participantes comprendieron la identidad como aquello que define el ser, y permite el reconocimiento
dentro de un grupo, un carisma o un espacio en particular, porque lo viven desde la cotidianidad del quehacer
de sus vidas y la presencia en el monasterio les ayuda porque hay un reconocimiento de la esencia, los hace
sentir cómodos y en comunidad. Adicionalmente, una de las participantes expresó que la identidad se relaciona
con el carácter y la ética, y esto evocó el pensamiento de Adela Cortina, quien define la forja del carácter
desde dos componentes: la justicia y la felicidad: “Nuestra vida, la de las personas, la de las instituciones y los
pueblos consiste, a fin de cuentas, en la forja de ese carácter que necesariamente adquirimos” (Cortina, 2001,
parr 1).

En síntesis, la identidad fue entendida como koinonía, porque mostró cómo los ocho participantes ven
en el otro quien permite intercambiar conocimiento, confirmado en los valores y las formas de actuar, pero
también se mostró el sentido que ellos tienen sobre la identidad, ya que es todo aquello inherente a su ser,
creencia, interioridad y fe. A este respecto, es relevante lo que explica Von Balthasar: el ser humano que es
interpelado por Dios mismo (1993, pp. 193-194).

En cuanto a la misión, las respuestas revelaron una visión predominantemente ontológica. Los participantes
reconocen su acción misionera, ante todo, en el ámbito del monasterio, lo que limita su proyección hacia
otros espacios, como la familia, el trabajo, la sociedad o la iglesia. En su percepción, resulta más fuerte la
interioridad cristiana que el campo de acción en el que deben vivenciarla, lo cual se evidencia en que el espacio
de acción corresponde al 9�%, mientras que la interioridad cristiana alcanza el 13�%. De este modo, la misión
aparece fragmentada y, en consecuencia, también la identidad del candidato y del oblato del monasterio, en la
medida en que la misión es percibida más como contemplación que como envío.

17



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Todo para Él, todo mi ser para Él, todo con Él, entrega a Dios fueron, entre otras, las expresiones más
comunes para explicar oblación. Tales expresiones detonan devoción y disponibilidad espiritual, pero sin
una conciencia clara de su dimensión comunitaria. Finalmente, el concepto de oblato fue relacionado con el
cumplimiento de La Regla y cercanía al monasterio, sin irradiación afuera de sus muros. Es así como se nota
una fractura entre la identidad y la misión, ya que su pertenencia no se traduce siempre en el compromiso con
el mundo. Los contextos son los lugares privilegiados para rendir culto a Dios (Guilmard, 2010, p. 104).

Estos hallazgos confirman que los candidatos poseen claridad de concepto sobre las diferentes categorías,
pero se necesita fortalecer la integración entre la espiritualidad personal y la misión laical.

Lectio divina sobre la identidad y misión a la luz de Éxodo 20 y el capítulo IV de
La Regla

Aproximaciones de la lectio divina: cómo la vivieron y que se rescata del libro Éxodo y el
capítulo IV de La Regla

La lectio divina se manejó en dos partes: la primera consistió en adentrarse en el texto del capítulo 20
del Éxodo con los momentos de lectura, meditación y oración, y la contemplación se interpeló a través del
texto de La Regla para terminar con una única pregunta: ¿qué es entonces la identidad y misión del oblato
benedictino?

En el proceso de escucha realizado durante la lectio divina, los participantes resaltaron la palabra “Dios
celoso” desde una perspectiva liberadora, incluyendo respuestas como “me sacó de la esclavitud” y “ser
salvados de la ignorancia que les produce el pecado”. Estas comprensiones afianzan la identidad del creyente
en relación con Dios y permiten asociar la identidad cristiana con el llamado de un Dios que libera y que
convoca a una vida nueva. Por su parte, los autores que estudian a San Benito señalan, al referirse al capítulo
de las “Buenas obras”, que “el valor de estas máximas tiene por objeto las cosas más esenciales —el amor a
Dios y del Prójimo—, mientras que otras se refieren a pormenores mucho menos importantes para la vida
espiritual” (Colombás, 2000, p. 263).

Qué emerge del momento de la lectio divina

Abordando las diversas reflexiones obtenidas de la lectio y agrupándolas en diversas unidades de sentido,
se puede obtener la figura 2.

18



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Figura 2. Experiencia en la lectio divina
Fuente: Elaboración propia.

Este momento buscó profundizar en la interpretación de la identidad y la misión del oblato, aprovechando
la sensibilización propiciada por la lectura bíblica orante. Emergió con claridad que los participantes tienen
claro su ser cristiano y su misión bautismal, pues, ante la única pregunta planteada —“¿qué es entonces
la identidad y misión del oblato benedictino?”— las respuestas se expresaron en términos como “amar”,
“escuchar”, “ser santos”, “orar por el otro”, “seguimiento al señor”, “ser reflejo afuera”. Estas expresiones las
agrupamos y codificamos como “buenas obras”, categoría que equivale al 62�%, según la figura presentada,
frente a una interiorización del carisma benedictino, que solo alcanzó el 38�%.

La experiencia no niega la dimensión bautismal, al contrario, la confirma y fortalece. Como se lee en la
Lumen Gentium: “Dado que Cristo Jesús, supremo y eterno sacerdote, quiere continuar su testimonio y su
servicio por medio del laico, los vivifica con su Espíritu y los impulsa sin cesar a toda obra buena y perfecta”
(N.o 34).

Ser benedictino es todo lo expuesto por los participantes, con la intención de rendir a Dios una alabanza
más perfecta, donde se toma a Dios mismo como testigo, como se lee: “El oblato estará por esto mismo en
condiciones de irradiar mejor su vivencia cristiana, ya sea por el simple testimonio de su vida, ya sea por su
participación activa en las diversas formas de apostolado, en la asistencia material o espiritual al prójimo en
la Acción Católica” (Guilmard, 2010, pp. 23-24).

Sin embargo, el carisma benedictino no emergió de manera explícita. Aunque hubo resonancia espiritual, la
referencia al capítulo de las “Buenas obras” fue débil, mostrando que el carisma aún no ha sido interiorizado
plenamente, y que la formación debe propiciar un diálogo entre bautismo y espiritualidad benedictina.

Por eso, este momento que es el juzgar del método, se pude concluir que si bien su bautismo es sólido y
bien fundamentado, el ser oblato debe fortalecerse con la formación en la espiritualidad benedictina, para
que estos hombres y mujeres que optan por este camino no solo vivan como buenos cristianos, sino como
auténticos oblatos que, a ejemplo de San Benito, hacen de su vida una escuela del servicio divino a través de
la oración, el trabajo y el amor a Cristo.

19



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Perspectivas sobre la identidad y la misión del oblato en miras a la renovación benedictina del
laicado

A la luz resultados obtenidos en el grupo focal y la lectio divina, y teniendo claridad del sentir de los
participantes después del análisis fenomenológico, emergen elementos para proponer al monasterio perspectivas
para la posible actualización de los estatutos de los oblatos. Aquí se concreta el último paso del método
latinoamericano, el actuar, que no solo busca proponer orientaciones, sino también fortalecer la vida comunitaria
en su quehacer pastoral, con miras a fortalecer la identidad y la misión del seglar benedictino.

Así se indica en el capítulo 4,78 de La Regla: “Pero el taller donde hemos de trabajar incansablemente en
todo esto es el recinto del monasterio y la estabilidad en la comunidad” (Colombás, 2000, p. 86). El oblato,
como prolongación de la vida monástica, debe entender el taller en el afuera del claustro, en la cotidianidad
familiar, laboral, social y eclesial, pero sin desligarse del monasterio, ayudados con las herramientas que
indica San Benito, la lectio divina, la liturgia de las horas, la eucaristía y el acompañamiento espiritual de los
hermanos de la comunidad monástica.

Esto interpretado como una oportunidad pedagógica y pastoral indica que se requiere una formación
sistemática que integre oración, doctrina y acción, lo que puede significar pasar de una espiritualidad individual
a una espiritualidad encarnada, para que el oblato viva la oblación en medio del mundo, como testimonio de
la presencia de Cristo. En este sentido, los hallazgos, aunque limitados por el tamaño de la muestra, ofrecen
indicadores significativos para comprender la vivencia del candidatos y oblatos, y así orientar los procesos
formativos futuros. Por eso las perspectivas son:

1. Una definición de la identidad del oblato que incluya el ser cristiano, pero profundizando en la vida
benedictina propia, el oblato es un discípulo misionero de San Benito en el mundo a través de una vida
de oración, silencio, contemplación y vida fraternal en sus entornos.

2. Retomar la idea de realizar un itinerario formativo que permita a los candidatos y oblatos a reconocer
el camino elegido. Como indica Chittister, OBS:

Para Benito de Nurcia, la vida espiritual no es una vaguedad ni algo que hacemos sin pensar, sin
concentración, sin orientación, sin ayuda. La espiritualidad monástica es una espiritualidad del
amor. Es un modo de vida, no una serie de ejercicios ascéticos. Precisa persistencia, dedicación,
escucha comprometida a la comunidad humana. (Chittister, 2003, p. 70)

Esta formación debe integrar: Escritura, Regla, historia monástica, eclesiología laical y elementos de
discernimiento espiritual.

3. Y, por último, una proyección misionera: el papa Francisco invitaba constantemente a “callejear la fe”.
Esto puede ser el punto de partida para que el oblato entienda su misión, y hacer de la oblación un
lenguaje de la calle, del trabajo, escuela y hogar, irradiando la fe, viviendo la humildad, la paz y el
discernimiento en la cotidianidad de cada oblato.

Conclusiones
A la pregunta de investigación “¿qué relación hay entre la identidad y la misión del oblato de la comunidad

benedictina del Monasterio de Santa María de la Asunción desde la interpretación de Éxodo 20 y el capítulo
IV de La Regla de San Benito?”, se concluye que el Éxodo expresa la alianza desde una mirada de liberación,
mientras que el capítulo IV de La Regla presenta una praxis concreta, ascética y cotidiana, de modo que la
identidad del oblato se edifica a partir del encuentro con Dios y haciendo de la misión una extensión de la
vida monástica en el mundo.

20



Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

Aunque la muestra fue limitada, los hallazgos ofrecen pistas significativas para fortalecer los procesos
formativos y la reflexión sobre la espiritualidad benedictina laical en América Latina. Los resultados revelaron
que los candidatos y oblatos poseen claridad conceptual sobre su identidad cristiana, entendida como la
comunión con Dios y sus hermanos, pero se debe fortalecer y profundizar el carisma benedictino, de modo que
la oración y la contemplación se traduzcan en un testimonio activo en el mundo. Esta tensión entre identidad
y misión demuestra que hay un desafío pastoral que podrá asumirse como oportunidad para madurar la fe y
el carisma.

Por eso la formación del oblato, la profundización en la dimensión comunitaria y la proyección misionera
deben enmarcar la convicción de la vocación como don para la Iglesia: una forma de consagración secular
que encarna el Evangelio en la vida ordinaria, iluminada por La Regla de San Benito. En palabras del papa
Francisco, “se trata de vivir la santidad en lo cotidiano, construyendo fraternidad” (Fratelli Tutti, 85).

Adicional, la investigación confirma que la espiritualidad benedictina conserva una profunda vigencia y
que invita al creyente a vivir desde la escucha y la comunión. El desafío consististe en que no viva de manera
individual, sino encarnar la identidad y la misión para transformar la vida pernal y de quién lo rodee.

De este modo, aun reconociendo los límites metodológicos, este trabajo contribuye a abrir caminos de
reflexión teológica sobre la presencia y la misión del oblato en la Iglesia contemporánea, ofreciendo elementos
que favorecen el fortalecimiento de la formación, el sentido de pertenencia con la comunidad monástica y el
compromiso con el mundo.

Referencias
Benedictine Oblates World Congresses. (n.d.). International oblate congress. Facebook page. https://www.fa

cebook.com/internationaloblatecongress/
Benedicto XVI. (2010). Exhortación apostólica postsinodal verbum domini. San Pablo.
Campos, C. (2015). La identidad personal como poética en la obra de paul ricoeur. Episteme, 35(2). https:

//ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0798-43242015000200004
Carretón, E. O. (2014). San benito abad, patriarca de los monjes de occidente. Monte Casino.
Chamoso, R. S. (2016). En torno al método teológico: Ver, juzgar y actuar. Seminarios, 62, 81–104. https:

//doi.org/10.52039/seminarios.v62i217.127
Chittister, J. (2003). La regla de san benito: Vocación de eternidad. Sal Terrae.
Concilio Vaticano II. (1965). Ad gentes: Decreto sobre la actividad misionera de la iglesia. Paulinas.
Concilio Vaticano II. (2019). Lumen gentium. In Concilio vaticano II. Paulinas.
Congregazione Sublacense Cassinese OSB. (n.d.). Organización y funcionamiento. Benedettini Sublacensi

Cassinesi. https://www.benedettinisublacensicassinesi.org/la-congregacion/organisacion-y-funcionamiento
/?lang=e

Consejo Episcopal Latinoamericano y Caribeño [CELAM]. (2007). Documento de aparecida. V conferencia
general del episcopado latinoamericano y del caribe. CELAM. https://www.celam.org/aparecida/Espanol.
pdf

Cortina, A. (2001). La manida palabra ética. Monográficos Humanidades. https://www.uv.es/~fores/contraste
s/quince/cortina.html

Fernando Rivas OSB. (2005). La irradiación monástica y los oblatos seculares. Cuadernos Monásticos, 155,
457–465.

Francisco. (2020). Fratelli tutti. Sobre la fraternidad y la amistad social. https://www.vatican.va/content/fra
ncesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html

Gadamer, H.-G. (1999). Verdad y método i. Sígueme.
Gallardo, A. M. (1994). La scala claustralium de guillo II, el cartujo. Experiencia y método de la lectio divina.

Monte Casino.

21

https://www.facebook.com/internationaloblatecongress/
https://www.facebook.com/internationaloblatecongress/
https://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0798-43242015000200004
https://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0798-43242015000200004
https://doi.org/10.52039/seminarios.v62i217.127
https://doi.org/10.52039/seminarios.v62i217.127
https://www.benedettinisublacensicassinesi.org/la-congregacion/organisacion-y-funcionamiento/?lang=e
https://www.benedettinisublacensicassinesi.org/la-congregacion/organisacion-y-funcionamiento/?lang=e
https://www.celam.org/aparecida/Espanol.pdf
https://www.celam.org/aparecida/Espanol.pdf
https://www.uv.es/~fores/contrastes/quince/cortina.html
https://www.uv.es/~fores/contrastes/quince/cortina.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


Vol.17 Núm 1 (2026) | enero-junio
ISSN:2011-9771 | eISSN:2500-5413

García M. Colombás, I. A. (2000). La regla de san benito. BAC.
Glorieux, P. (1964). El laico en la iglesia. Estela S. A.
Gómez, L. (2008). Estatutos de los oblatos y oblatas benedictinos. Abadía Benedictina de Santa María de la

Asunción.
Gregorio Magno. (2010). Libro II de los diálogos. Biblioteca de Autores Cristianos [BAC].
Guilmard, D. J. (2010). Los oblatos seglares en la familia benedictina. Ecuam.
Jurgenson, J. L.-G. (2003). Cómo hacer investigación cualitativa. Paidós.
Mesters, C. (1995). Libro de la alianza. Una ventana abierta sobre la biblia. San Pablo.
Morales, X. (2019). ¿Qué concepto de identidad personal para la cristología? Teología y Vida, 60(2). https:

//doi.org/10.4067/S0049-34492019000200197
Norberto Núñez, O. (2011). Regla de los monjes. Monasterio de Montserrat.
Sansegundo, L. M. (1954). San benito: Su vida y su regla. Biblioteca de Autores Cristianos [BAC].
Schökel, L. A. (Ed.). (2013). Biblia del pueblo de dios. Ediciones Claret.
Secretaría General del Sínodo de los Obispos. (2024). Por una iglesia sinodal: Comunión, participación y

misión. Libreria Editrice Vaticana. https://www.synod.va/content/dam/synod/news/2024-10-26_final-
document/ESP---Documento-finale.pdf

Tamayo, J. J. (2004). Nuevo paradigma teológico. Trotta.
Vatican. Roman Curia. (1588). Congregación para los institutos de vida consagrada y las sociedades de vida

apostólica. https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccscrlife/documents/rc_con_ccscrlife_pr
ofile_sp.html

Vogüé, A. de. (1985). La regla de san benito. Comentario doctrinal y espiritual. Monte Casino.
Von Balthasar, H. U. (1993). Teodramática. Vol. 3: Misión y persona de cristo. Encuentro.

22

https://doi.org/10.4067/S0049-34492019000200197
https://doi.org/10.4067/S0049-34492019000200197
https://www.synod.va/content/dam/synod/news/2024-10-26_final-document/ESP---Documento-finale.pdf
https://www.synod.va/content/dam/synod/news/2024-10-26_final-document/ESP---Documento-finale.pdf
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccscrlife/documents/rc_con_ccscrlife_profile_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccscrlife/documents/rc_con_ccscrlife_profile_sp.html

	Resumen
	Palabras clave:

	Abstract
	Keywords:

	Introducción
	Marco teórico
	Antecedentes históricos sobre los oblatos
	Escasa producción académica dificulta la búsqueda inicial
	Oblato y carisma benedictino
	Teología laical
	Identidad
	Misión
	Éxodo, La Regla de San Benito, ``Buenas obras''

	Metodología
	Resultados y discusiones
	Identidad y misión de los oblatos: diagnóstico de significados en la comunidad

	Lectio divina sobre la identidad y misión a la luz de Éxodo 20 y el capítulo IV de La Regla
	Aproximaciones de la lectio divina: cómo la vivieron y que se rescata del libro Éxodo y el capítulo IV de La Regla
	Qué emerge del momento de la lectio divina
	Perspectivas sobre la identidad y la misión del oblato en miras a la renovación benedictina del laicado

	Conclusiones
	Referencias

